

جامعة الملك عبد الله

# رسالة الأديب

■ مجلة ثقافية أدبية شهرية جامعية ■ تصدر إلكترونياً ■ العدد السابع ■ مارس ٢٠٢٠



ريشة الفنان/صفوان ميلاد

((كتابه الرواية من المبة إلى الطباعة))

# داخل العدد

٣

كلمة المحرر



دعوة للكتابة

٤

دعوة لمبدعىي  
الفن والتشكيل

٦

نصوص قصصية

١٦

حوار مع التشكيلي  
التونسي صفوان ميلاد

## مقالات أدبية وثقافية



٢٣  
٢٤



٤٨

حوار مع الروائية التونسية فتحية دبش

## دراسة:

٥٧

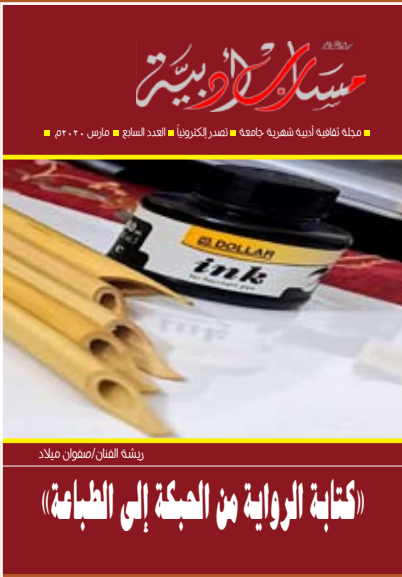
«المقصدية الخلقية في فن الخبر»..  
كتاب الفرج بعد الشدة أنموذجاً



٦٥

شعر وخواطر





## هيئة التحرير

**رئيس التحرير**

زياد محمد مبارك

**مستشار التحرير**

محمد الخير حامد

**مدير التحرير**

مطبع أحمد عبد السلام شمعون

**كتاب مشاركون**

ريم أحمد - د. فهد أولاد الهاني -

أيمن دراوشة - حسن الفياض

**التصميم والإخراج الفني**

عماد جعفر عطيوهي

**لوحات العدد**

ريشة الفنان / صفوان ميلاد



# كلمة التحرير

حاورت مجلة «مسارب أدبية» في هذا العدد اثنين من مبدعي تونس، الروائية فتحية ديشن أستاذة الأدب العربي واللغة الفرنسية، والفنان العالمي، التشكيلي الحروفي صفوان ميلاد الذي يحمل ملامح مدینته القيروان. تعددت الإلقاءات والمناظير في الحوار مع الأستاذة فتحية كونه حواراً مفتوحاً بمجموعة المجلة في فيسبوك، إثر نجاح روايتها الأولى وذيعها بين يدي النقاد الذين كتبوا عنها مقالات كثيرة لا يتاح منها في العادة لمنتج روائي أول. صاحبة خط إبداعي مختلف حاول أعضاء المجموعة استكناه رؤاها في السردية، وغيرها.

أما الأستاذ صفوان، نجح في تأسيس مدرسة فنية أسسها على تشكيل الحرف، ونالت أعماله التي فاقت الثلاثمائة إعجاباً تخطى حدود تونس. امتاز بعدم الحصر في تفنينه، فهو يرسم على الجدران والقماش والجلد والخشب.. تستدعي أعماله في أوروبا الأندلس من الذاكرة العربية الإسلامية.

وبين النص الروائي والحرف التشكيلي ربما يكون الرابط ما قاله صفوان: «إن الحرف حمال أوجه تماماً كالنصل». 

---

زياد

# دعوة للكتابة

نشرف بدعوة كافة الأدباء والكتاب والنقاد للكتابة بمجلة  
مسارب أدبية في العدد الثامن، والذي سيصدر - إن شاء الله -  
في الأول من أبريل / نيسان ٢٠٢٠ م.

محور العدد الثامن :

## «قصيدة النثر بين الشعرية والشرعية»

ندعو للمشاركة بالكتابة في موضوع المحور أعلاه كما نرحب بمشاركة  
الأدباء بالنصوص الإبداعية، عبر الأجناس الأدبية:

**المقالات - الدراسات المُحكمة**

**الشعر الفصيح - الشعر الشعبي - النثر  
القصص القصيرة - القصص القصيرة جداً**

**دليل التحرير بالمجلة:**

- ١/ تُرسل المواد كحد أقصى في ١٥ مارس / آذار ٢٠٢٠ م.
- ٢/ يجب على الكاتب إرفاق صورة شخصية مع المادة المرسلة.
- ٣/ يجب ألا تتجاوز الدراسة ٣٠٠٠ كلمة، والمقالة ١٥٠٠ كلمة.
- ٤/ أن تكون المواد لائقة المحتوى وتراعي الأخلاق، وألا تتجاوز الخطوط الحمراء في طرحها لقضايا الأديان والدول والأعراق.
- ٥/ مطابقة المعايير المُتعارف عليها في الأجناس الأدبية.
- ٦/ الحرص على ضبط وسلامة اللغة.

تُرسل المواد للمجلة عبر البريد الإلكتروني:

**masarebart2019@gmail.com**

**«المواضيع المنشورة لا تمثل رأي إدارة المجلة، بل تعبر عن آراء كتابها»**



دَرْجَةٌ

# لمبدعي الفن والتشكيل

ندعو الفنانين والتشكيليين ومبدعي فن الخط العربي، للمشاركة بأعمالهم الفنية لعرضها في صفحات «مجلة مسارب أدبية»، على من يرغب في المشاركة ارسال أعماله - مصورة تصويراً واضحاً - عبر البريد الإلكتروني للمجلة، مع ذكر الاسم الكامل والدولة التي ينتمي إليها.

ترسل اللوحات للمجلة عبر البريد الإلكتروني:

[masarebart2019@gmail.com](mailto:masarebart2019@gmail.com)

# رغبة دامية

محمود العزبي - الشهاد



جابر لم يبلغ بعد السابعة والعشرين من عمره، تخرج من كلية العمارة والهندسة في إحدى جامعات العاصمة العربية، ميسور الحال فوالده من أكبر تجار الماشي بشمال كردفان، في الجامعة جمعت بينه وزميلته الحسناء ماريان علاقة حب قوية لا يُذكر أحدهما إلا والآخر مقروناً به، بعد أن صدّته وجдан العاصمية بحجة أنه من عرق مختلف ووالدها سيرفض هكذا نسب، كان يضحك كثيراً كلما تحدث عن ماريان ويردف قائلاً:

\*ماريان دي الله خلقها بمزاجِ!  
لم تك مسيحيتها تشكل له هاجساً كما لم يك إسلامه يشكل عائتها بالنسبة لها، تمضي سنين الدراسة وحبهما موغلاً في التعمق. حدثته عن الله كما تعرفه، قرأ الإنجيل والعهد القديم، أخبرها عن الإيمان المطلق بوحدانية الله وقصص الأنبياء من منظور إسلامي. ذات مساء حدثها كم هو جميل من يخلق أنتي بهذا الجمال، عن الحب، عن الليالي التي تمضي دونها، شغفه حين يقترب موعد لقاء، همممت بكلمات غير مفهومة، شرد بصرها في فراغ عريض يسع فكرتها باستدعاء شيطان ليكون ثالثهما، القفت إليه بفتنة وأخرسته بقبلة، حملت معنى الوجود الإنساني، كان الله موجوداً، الأنبياء والشياطين المردة. الأديان لا تعيق الإنسانية بل ثمة معتقدات خاطئة تعرقل إنسانيتنا، تفتالنا في أيدي صورنا، تشوّه صورة الأديان والله داخلنا.

بعد التخرج رفض والده اقتراحه بكافرية حسب فهمه القروي البسيط، عانت هي الأمرين في عائلتها، وبعد جهد جهيد توصل والديها جرجس وكاثرين لفكرة تصوير جابر وتعميمه لكنه رفض الفكرة وأحس بالخزي، صور لها والدها أنها ارتكت خطيئة كبيرة، اعترفت للقس سراً في قداس أحد الآحاد، أوعز إليها خفية أن تترهبن للخلاص من إثمها، بعدها طوّعت في إحدى منظمات العون الإنساني كمبشرة للديانة المسيحية بجنوب البلاد ومنها تنقلت في مجاهل أفريقيا حيث لاقت حتفها بداء الكولييرا بغينيا بعد سنتين من سفرها، أما جابر فشأنه كما عرفنا سابقاً خمر ونساء إلى أن وجد مقتولاً ذات صباح باكر عند طرف المدينة وبجواره جثة رجل أبنوسي فاقداً إحدى ساقيه وتعلو وجهه ابتسامة ظافرة.

نهض جابر من نومه متثاقلاً، يعني من صداع إثر احتسائه لعدد من كؤوس «العرقي» الذي أجادت مارثا صنعه بحبات بلح مختارة بعناية، كما تجيد ممارسة الرذيلة على مرأى من زوجها الكسول قلواه. وجد جابر نفسه بلا ملابس ومارثا على بعد ذراع منه، يتأمل جسدها الأنبوسي العاري ببنوتهاته وتضاريسه الاستوائية، مليء بالرغبة والاشتهاء، كانت نائمة وتكسو ملامحها علامات الرضا والنشوة.

ارتدى جابر ملابسه على مهل بقدر ما يتيح له اتزانه ثم توجه بخطوات متعرجة صوب باب المنزل، رمقه قلواه بنظره غاضبة عندما مرّ من أمامه، قلواه كعادته يحتسي الكثير من الخمر عندما ينام أحد مع زوجته، لم يكن الأمر كذلك لولا تلك الحرب العينة، يضاجع مرارة ذكرياته إبان الحرب، يتعصره الألم عندما يتذكر ذلك اللغم الغادر الذي اطاح بإحدى ساقيه وأفقده رجولته، يحب زوجته كإله مقدس رغم عجزه. نزحا بعد الإعاقة إلى أطراف العاصمة ليزاول بعض المهن الهامشية التي لا تنفي عن جوع، لجأت مارثا لبيع الخمور البلدية لتوفّر الغذاء لها ولزوجها، دفعها الندامي لمارسة الفاحشة لتشبع شبقها الأفريقي وهي لم تتعد بعد الواحد والعشرين عاماً، وجسدها يتماوج بالرغبة كلما سارت ويعجز خصرها النحيل عن حمل مؤخرتها السمينة. انجبت أربعة أبناء لا تعرف من هم آباءهم، لكل منهم سحنة مختلفة عن الآخر، وقلواه غارقاً في عجزه ينظر إليهم كمن ينظر إلى فجيئته وعجزه، الوطن المنقسم توحد في بيته يراعي صفاره وهو غير راض عنهم، يندب حظه ويشرب كثيراً ثم يفرغ في صمته الحزين، ذات مساء تشاجر مع أحد زبائن زوجته عندما انتقل حديثاً، لطمته زوجته وأسقطته أرضاً ومن حينها أدرك أن كل شجار يخوضه ضدها أو زبائتها هو الخاسر الوحيد فيه.

خرج جابر من منزلها وأفكار شتى تتضارب برأسه، كيف يتحمل هذا القلواه وضعاه كهذا؟! وكم مبلغًا من المال يخسره يومياً من أجل هذه المتع الزائلة؟! .. عاتب نفسه كثيراً ولكن شيطانه همس له: مارثا تستحق كل قرش ينفق عليها وأكثر، ثم لا تنسى كم كنت أنت سعيداً في أحضانها، الخمر والنساء هما من أخرجاك من كآباتك المزمنة وبكائك المريء، فلا تأسف فما زال في العمر الكثير يكفي للتوبة والندم.

# يوجينيات طالبة مظلومة

في حصة التاريخ، اعتدت أن أهرب إلى المقعد الأخير، بسبب تلك العادة المقيمة للأستاذ، فقد كان عصبياً، يتضاير الرذاد من فمه حين يشرح الدرس. كما أنتي كنت تستغل الفرصة، حين يكتب شيئاً على اللوح، فألقي نظرة على الشارع، وأسعد بذلك الالتفاظات الجميلة التي كانت تلمحها عيني.

اليوم درسنا كان عن المُثقفين الذين أعدّهم السفاح جمال باشا، وكان الأستاذ يشرح بإسهاب مكرراً أفكار الكتاب المدرسي دون أن يأتي بمعلومة تُشعرني أنه يمتلك ثقافة واسعة. كان يجتر ما في الكتاب، مثل كثيرين غيره، وكان المعلومات وجة بيتها وكفى! حين ضفت ذرعاً بصرّاه، الذي يفترض أنه شرج!

رائحة عطر أحبّها غازلت قلبي، نعم، خفقي لا يخطئ، إنه ذلك الشاب الوسيم الذي كان يقف يومياً عند باب المدرسة يسرق مني نظرات خجولة دون أن يقول شيئاً، لم أعد أحتمل، أريد أن أنظر من النافذة، سمعت نداء قلبي، ونظرت، ثم جلست، وكدت أطير من الفرح، فقد اشقت إليه، مر أسبوع لم يأت، لا شك أن مكروهاً

حصل معه، وأنا في غمرة تساؤلاتي، صحوت على نكزة من صديقتي، وهي تُشير بسبابتها نحو الأستاذ. لقد كان ممتعضاً، يحدق في، ويقول: أنت، أنت، قفي! أخبريني متى نفذ جمال باشا حكم الإعدام؟

قلت بثقة كبيرة: يوم عيد ميلاده!

زمحر قائلًا: قليلة أدب تسخرين مني!

قصصي بيقايا طبشوره كانت في يده، وأشار لي أن أخرجني!

كنت قد قرأت الكثير عن هذا السفاح خارج المقرر المدرسي، لذلك لم أهتم لتلك المعلومات التي كان يزجّها الأستاذ في عقولنا.

القطط الطبشوره، وأنا أُسخر منه في سري:

كثيرون لا يعرفون أن السادس من أيار عيد الشهداء يصادف أيضاً عيد ميلاد السفاح الذي أعدّهم!

ثم أتى أستاذ تاريخ هذا الذي لا يعرف أن جمال باشا السفاح يصادف عيد ميلاده في: (السادس من أيار، عام ثلاثة وسبعين وثمانمائة وألف) ومن المؤكد جهله أنه توقي في (الحادي والعشرين من حزيران عام اثنين وعشرين وتسعمئة وألف).

لعلها مصادفة غريبة أنه أعد الثوار في يوم عيد ميلاده، ولربما أراد الاحتفال

على طريقته!

بينما كنت أفتح الباب، كي أخرج مطرودة، انتابني شعور بالقهر من الأستاذ الذي ظلمني، وجرحني. كان الشيء الوحيد الذي وآسانني رائحة عطر ذلك الشاب، فغيرت رأيي، وقررت أن أكتب على اللوح شيئاً من إبداعي؛ بما أن الأستاذ لا يحترم ثقافي، وبما أنتي مطرودة على كل الحالات، لذلك قبل أن أخرج كتب بالطبشوره التي كانت ما تزال في يدي:

دقيقة صمت

يقف قلبي..

كلما مر

موكب

عطرك القديسي!

ميادة مهنا سليمان - سوريا

# للبرلمان طريقة أخرى!

مازن الحمداني - العراق



- وإذا الحظ عكس معى، وكانت الخسارة، كيف سوف أسدد  
الخمسين مليون دينار؟

- إذا خسرت مبروء الذمة دنيا وأخراً.

فتح الباب، وخرج رجل متوسط العمر، يلبس ملابس عربية، طويل  
اللحية، وتقوح منه رواحة العطور، وبيده مسبحة طويلة، وخرزها  
كبيرة، شدني لها ولصوت تصادم خرزها، تبادلنا التحية، وقدمت  
له القصاصة.

قرأها ورحب بي، وأدخلني للدار، وأغلق الباب، قائلاً: الشيخ في  
انتظارك، وسار وأنا أسير خلفه حتى وقف، وطالبني بمالاً فدفعته  
له ثم أدخلني غرفة ضوؤها خافت والبخار يملأ المكان، ورجل جالس  
على كرسي يغطي وجهه بقناع، أدخل الرعب إلى قلبي، وأشعر  
له بدني، كلمني بصوت غريب كأنه يخرج من الجدران، أنا أراه  
أمامي ولكن صوته يأتيني من كل الاتجاهات، قلت في نفسي: هل أنا  
في فيلم رعب؟ بماذا ورطت نفسى؟ سُعلت بكل هذه التساؤلات عن  
أصل الكلام ومعناه وهو ينتظر مني جواباً، قلت: هلا تكرمت بإعادة  
السؤال؟

- هل أنت مستعد لمواصلة الطريق للأخير؟ أو تريد الانسحاب؟ علماً  
إن ما دفعته لن يعود إليك.

- فكرت قليلاً، وجدت الانسحاب فيه خسارة أكبر، قررتمواصلة  
الطريق للأخير، وبلا تردد، قلت: أنا مستعد لمواصلة الطريق حتى  
النهاية.

- أعلم يا هذا التراجع في منتصف الطريق سيؤدي إلى قتلك.

حياته شقاء في شقاء، دائم الترحال في المهن، يبحث عن الغنى،  
ويجفوه الحظ الحسن، وخسائر ساعة تذهب جهد سنة، وهو يقف  
على باب عالية، وقصر مشيد، وهو يمسك بقصاصة صغيرة بيده،  
ويتذكر كيف حصل عليها، يجلس مع عضو برلماني في مزرعته، كونه  
صديق الطفولة، ورفيق الصبا، وتدور عليهم كؤوس الصفا، وترقص  
بين أيديهم بنات الهوى، وهو يساير رفيقه، ولا ينساق معه حد  
الشمال، خوفاً من الوقوع في المحذور، بينما المسؤول تجاوز الحد، وهو  
يمسك الكأس بيده، والمومس بيده.

وفي لحظة الفتت إليه قائلاً: أخبرني كيف هي أحوالك المادية؟  
- الحقيقة سيئة جداً.

- ما هو رأيك لو أصبحت معي في البرلمان؟  
- وماذا أعمل في البرلمان؟ حماية معك؟  
- لا، بل عضو برلمان.

- وكيف أصبح عضو برلمان؟

- طريقة سهلة، لكن تكلفك مبالغًا بسيطةً من المال؟

- ما هي الطريقة؟ وكم تكلفني؟

- الطريقة هي: اذهب لهذا العنوان - وأعطيه قصاصة صغيرة -  
والملبغ مائة وخمسون مليون دينار فقط.

- وأنا أقول لك أموري المادية سيئة، وأنت تقول مائة وخمسون مليون  
دينار.

- لا عليك سوف أعطيك قرضاً بالقسط الأول وهو خمسون مليون  
دينار، وبعد الفوز تدفع مائة مليون دينار.



الحديدي، فأغمضت عيني، وأقدمت على هذا الفعل الشنيع، وكتبت الكلمة ثلاثة مرات بأصبعي قلماً، ودم الطفل حبراً، والقماش قرطاً.

لحظات رهيبة، وأنا أسمع صراخ الرضيع، ودماءه التي تتناثر على وجهي وثيابي، وأحس بيديه ورجليه تتحركان، في تلك اللحظة فقدت إنسانيتي، وإحساسي بالحياة، صرتُ ميتاً يتحرك، حين ذاك سمعت الشيطان البشري يقول: أذكر اسمك الكامل سيادة الثنائي.

ذكرت اسمي، واضاءت الأنوار، ورأيت أي بشاعة فعلت، فأخذت الخرفة التي كتبت عليها أيقونة الموت، فخرجت من الغرفة لأنقياً هناك، فأخذوني إلى مكان خلعت فيه ثيابي، واغسلت، ولبس ثياباً جديدة قد هيأوها لي، وعلى مقاييس، أعطاني الشخص الذي رأيته أول مرة عند الباب، ظرفاً فيه ورقة لا أعلم ماذا كتب فيها، ووجدت سيارة سوداء حديثة تتمنعني، فطلبوها مني الركوب فيها، فركبت، ومضيت إلى بغداد حيث اجتمعت مع رئيس كتلة في البرلمان، رحب بي كثيراً قائلاً: أنت نلت شرف العضوية في الكتلة، وستكون نائباً في الدورة القادمة، وكل ما عليك هو إطاعة أوامرني فقط، وقدم لي ظرفاً فيه عشرة آلاف دولار، وسوف أعينك قنصلاً في سفارة أوربية، لحين موعد الانتخابات القادمة، لتنسي الماضي، وتترفّه عن نفسك، وتتعلم لغة تتفعّل في عالم السياسة، والأعلام.

تعلمت أن تكون سياسياً يعني أنك قد بعثت نفسك للشيطان، وعرفت أن كرسى البرلمان ثمنه ليس صندوق الانتخاب بل أن تكون عبداً لرئيس الكتلة، حيث يمسك عليك دليلاً ممكناً أن تعدم بسيبه...

- لن أتراجع للموت معكم.

قام وفي يده عمود من حديد طويل، ضرب الأرض به ثلاثة مرات، دخلت امرأة لا يرى منها شيء إلا طفل رضيع ملفوف في خرقه بيضاء، وضعته على دكة من الجرانيت الأسود، ومضت.

أخرج من حزامه خنجر عليه نقوش قديمة، وضعه بجانب رأس الطفل، وقال: عندما أقول برقش.. ثلاثة مرات تتقدّم وتذبح القريان، وتأخذ من دمه بأصبعك وتكتب على هذه الخرفة - وأخرج خرفة بيضاء من جيبي - ثلاثة مرات برقش.

أخذتها ويدعي ترجيف، لم أتصور إن الأمور ستصل لهذا الحد، قلت: حلال عليك المال، وأنا انسحب لا أريد برمان ولا مال.

فضرب الأرض بالعمود مرة واحدة، فدخل ثلاثة رجال أقدامهم بالأرض، ورؤوسهم في السقف، ويحملون سيوف طويلة، وهنا قال: هل ت يريد أن تكون أنت القريان الذي يذبح في هذه الساعة بدلاً من هذا الطفل؟

- بعد تردد طويل ضعفت ارادتي وقلت: لا.

- هل تكملي؟

- نعم، قلتها وأنا أبكي كالأطفال.

بدأ يقرأ بكلام لا أفقه منه شيئاً، وشعرت بوجود أشياء لا أراها، ربما بسبب الخوف والرعب الذي أشعر فيه، حتى قال أيقونة الذبح برقش، برقش، برقش...

أمسكت الخنجر بيدي التي ترجيف مما أنا مقدم عليه، وربما من السيوف المسلطة على عنقي، وعندما رأى تردددي لكتني بعموده

# الجنة

ج

مدشر التجاني - السودان

وحببتي.. نعم وحببتي، كلهم يضحكون في أذني، هواجس هواجس..

وما أدرك ما هواجس شخص على شفاه الموت؟

الكل كان مشغولاً بإيقاد نفسه، حتى قوارب النجاة لم يفكر فيها أحد،

فالذعر والخمر يذهبان العقل دائمًا، فقط الاختلاف في الشعور.

أصوات الناس والصرارخ والأمواج وهي تتلاعّب بالسفينة في تلك

اللحظة عزف سيمفونية موت مرعبة جداً جداً.. وأنا لا زلت متمسكاً

بذاك الحبل..

• «إنقذوه.. إنه يموت».

صارخ...

وفجأة تقع عيني على قطعة حديد تهتز.

• «أوه يا إلهي.. إنها النهاية.. أشهد أن لا إله إلا الله، محمد رسول

الله».

فلم أكمل الشهادة حتى تأخذها الريح نحوه لتضربي.. وقفت ولم

أعي غير الدماء التي تحيط بي وهي مشكلة دائرة حمراء باهتة نتيجة

لتمازجها مع مياه البحر، تحسست يدي اليمنى ولم أشعر بها، أحرك

أصابعه ولا تستجيب..

• يا إلهي!

لأنظر إليها قد انفصلت عن جسدي وابتعدت مسافة متر، كحببتي،

فصرخت:

• «آه... يدي يدي!»

• أحمد، أحمد مالك يا ولدي قول بسم الله!

أنت صوت أمي.. نهضت منتصباً نظرت إلى يدي اليمني وتحسسها،

وجدتها سليمة، حرقت أصابعه، تحركت..

• «حمدًا لله أنه كان كابوساً، اعتقدت أنه حقيقة»

نظرت إلى أمي وقلت:

- «إنه كان كابوساً سيئاً يا أمي».

و قبل أن أكمل حديثي معها، أسمع جرس الهاتف برن.. فأرفع السماعة

باضطرابي، ليأتيني صوت مجھول:

• «أنت أح مد؟».

• «نعم، أنا هو».

• «الحقيقة في حياتك، لقد توفي صباح اليوم صديقك خالد بحادث

حركة».

أغمى علىي من الصدمة ساعتها، وعندما استيقظت علمت أن يدي

اليمني التي فقدتها في ذلك الكابوس ليست سوى صديقي خالد.. ليته

لم يكن كابوساً، فأفقد يدي ويعيش صديقي خالد.

صعدنا على تلك السفينة أنا وأصدقائي، هاربين من أنفسنا ومجتمعنا،

احزاننا ورهق الحياة الساكنة فيها، وررق العمل الذي أسكناه بآيدينا..

تحركت بنا في ليلة حائكة جداً، تشبه وطني في فترة حكم الإنقاذ، لأنها

استعارت من الليالي السابقة واللاحقة ظلامها.

مرتدية نجوم السماء سلسلة في عنقها، متبرجة بكل ما يفتطل في التراب

من شهوة، تجعلك تعتقد أنها مدعوة لحضور حفل مناسبة بلوغ العمى

سن الرشد.

كانت حائكة جداً لدرجة لا تخطر في بال اللون الأسود، ولا البحر، ولا في

بال قلوب رجال الدين ذوي التبعية العمياً.

أما عن أصدقائي فهم بين جالس وواقف، وبين متأملٍ ولاه أثناء الإبحار..

هناك من يدور حوارهم حول امرأة يحبها ويصعب عليه مصارحتها،

والآخر مضجع محبوبته على فخذه، يلعب بشعرها.. وتلك جالسة تلعب

باظافرها.

أما أنا فجلست وحيداً كما عادتني، هو الشيء الوحيد الذي أجده بعد كتابة

رسائل الحب لحببتي العينية.. جالساً بلا روح، بلا أمل، بلا حاضر أو

مستقبل.. واضعاً سماحة هاتفي على أذني استمع إلى مصطفى سيد

احمد:

«أ أيامي توب شحاد

هذاه خم وخم

أنا ما لقيتك ليه

طعم الفراق دم دم

ختيتي فوقى الليل..

والليل سقاني السم

أنا خاطري في المطرة

ريحة الدعاش والشم».

وانهزمت تلك الرحلة للحديث مع البحر ففي اعتقادي أن الأرواح التي

تسكنه أكثر ألفة وحفظاً للسر ممن هم حولي، أشخاص قد يعيشون

بسري برقية دخول لزاج فتاة ... أشخاص قد يملئون فراغ جلستهم

بأسراري وكوب قهوة..

أخشى أن تحدث «الأئمة» بين القهوة وأسراري، لهذا أنا كتم، وهذا

ال الحديث لا يشمل البحر.

و قبل أن أكمل حديثي مع البحر هيّبت عاصفة جعلت من سفينتنا أرجوحة

بلا حبال، في ملجاً يتامي، لم أشعر بنفسي إلا وأنا طائر كرصاصة من

سلام صيد، أمسكت بجيبل في طرف السفينة، كان بيني وبين الغرق هذه

القبضة فلم أكن أجيد السباحة، خطرت في بالي أمي، أبي، إخوتي،



# فراشةٌ في حديقةِ بِزَهْرَةٍ! واحدةٌ

البازي عيسى - سوريا

خفية تتخطى بألم ملسوغ مخصوص، تمر من أمامي  
أنفي فراشة، فأتبعها بعينين باشتين متوجستين  
دون أن أحرك رأسي، وأتجاهلها بادئ الأمر، وأعود  
للتفكير بينما يشرق وجهي بلون ضوء الشمس التي  
راح تحسني من بين ظلال أغصان أشجار حديقتنا  
المفرقة في القدم هنا على بعد خطوات مني ياسمينة  
بلا رائحة، فيبدو وجهي كمن صفعته حرارة لهب  
جمرة أخيرة في موقد تخبوناره وتحضر، ثم لا تلبث  
أن تهُب نسمة خفيفة تعيد توازن روحي ببرودة شهية  
تصنعها تلك النسمة مع دمعتين تسابان بهدوء.  
وأعود بالذاكرة لدقيقتين مضتا، فقط لمرور الفراشة...  
الليس عجيباً أن أرى فراشة تمر من هنا؟!

تبعتها بشغف وتشوق كانت رائعة الجمال بألوانها  
وخفقات أجنحتها، وبغرizia حاذفة دخلت بين أغصان  
شجيرة الياسمين التي عرّشت بخجل على شبك  
السور، ومن بين الأوراق كانت تطل زهرة بيضاء  
واحدة رائعة.

شهية هذه الفراشة... لم أتمالك نفسي ووجدتني  
أمسكها بحركة خاطفة بكامل يدي مع زهرة الياسمين  
وأعضرها معاً دفعة واحدة وأتهمهما بشغف شديد،  
وأكمل بعدهما فتجان قهوتي بهدوء...

أكره الصباحات غير الملونة والحرارة، وبثاقل مرير  
قررت الانعتاق من غرفة نومي والنزول إلى حديقة  
الحي الذي أقطنه، ويقطنني.

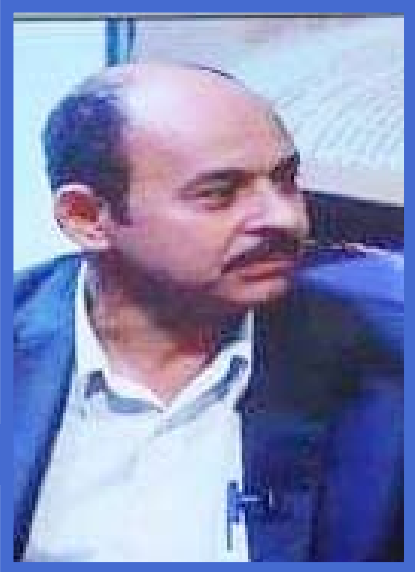
على باب الحديقة ومنذ الصباح الباكر بائع الحليب  
والكعك والقهوة قد رتب كؤوسه وفتاجينه بشكل  
ملفت... أخذت فتجانا، وعلى أحد مقاعد الحديقة  
الخاوية في مثل هذا الوقت إلا من عجوز وزوجه  
يمارسان المشي يتبعهما كلبهما مراواحاً بين أقدامهما  
ومتخلاً خطواتهما.

صوت الحرب الكريهة مسموع من بعيد، ولا تخلو  
السماء بين الفينة والأخرى من طائرة متوجهة إلى  
مكان ما.

أشجار الحديقة بائسة وحزينة، وأزهارها ترفض  
إنتاج الأزهار لسبب لا أعرفه، والطيور هجرتها ربما  
لما حل بها من إهمال إلا من طائر جاءنا تائهاً من  
مكان بعيد.

رشفت من فنجاني عدة رشفات، ولكنها لم تسك  
ظمئي، وشعرت بحاجة لقطعة حلوى.

تجاهلت الأمر...  
فكرت طويلاً وأنا أحضن رأسي من جهة وجنتي  
بكفين تقاسمتا الهموم مع جمجمتي المليئة بعوالم



# ليلة واحدة تكفي

رذق جادو - مصر



ظلام الليل يخيم على القرية.. إلا عند الجسر.. حيث يشق هذا الظلام قهقهة الساهرين في مقهى يسمى «مقهى عزوز».. وقرقرة النرجيلة التي يتناوبون عليها.. فلا يبرح مبسمها فم أحدhem إلا ويلقمه الآخر.

وعلى الجهة الأخرى من الجسر.. أضواء مصابيح المسجد.. وتسابيح بضعة رجال يتهدأون لصلاة الفجر في ذلك الوقت من كل ليلة.. تسمع صوت عصا الشيخ رضوان.. وهي تضرب على الأرض.. إنه لا يفوت صلاة الفجر أبداً مع إنه شيخ كفيف.

أحد الساهرين في المقهى قال لمن حوله بكل ثقة:  
«الشيخ رضوان الآن فوق الجسر».

كان من السهل عليه أن يعرف ذلك من صوت عصا الشيخ رضوان.. وهي ترتطم بالجسر المصنوع من جذوع النخل والأشجار.. إنه صوت مميز جداً بالنسبة لهم.. وفجأة توقف الصوت.

قال أحدهم متعجبًا: «ماذا حدث؟!».. قال آخر وهو يوجه كلامه إلى الشاب الذي على شماله، والذي كان منهمكاً في شد نفس عميق من دخان النرجيلة؛ فقد كان الدور دوره: «الحق عملك.. يا محرووس.. يظهر أنه وقع في الترعة»... ألقى الفتى بالنرجيلة من بين يديه.. وقفز من مكانه وكان أفعى قد لدغته.. وأسرع لإنقاذ عمه الكفيف.. الذي كان قد وقع بالفعل.. ولكن ليس في الترعة وإنما على أرضية الجسر.. لم تمض برهة من الوقت حتى سمعوا الفتى وهو يستجد بهم ليساعدوه في رفع عمه عن الأرض.. وبالفعل قاموا جميعاً من المقهى وذهبوا إليه ليقدموا له المساعدة.

أرادوا أن يعودوا الشيخ إلى بيته.. ولكنه رفض وأصر على أن يدخل المسجد ويصلِّي.. وأمام إصراره دخلوا به المسجد.. وعندما هموا بالخروج.. أقسم عليهم الشيخ لا يخرجوا حتى يصلوا معه الفجر.. وبالفعل وجدوا أنفسهم يصلون خلف الشيخ.

وفي الليلة التالية.. انزلقت قدم الشيخ وسقط.. وقبل أن يخرج منه أي صوت للاستغاثة.. انشقت الأرض عن شخص مد إليه يده ورفعه من الأرض.. انهدش الشيخ.. وسأل منقذه: «من أنت أيها الشهم، من أنت حتى أستطيع أنأشكرك؟!» صك أدنيه صوت غير مألوف وهو يقول له: «اذهب إليها الشيخ قبل أن تقوتك الصلاة».. أمسك الشيخ بملابس منقذه، وتشبت به وهو يقي يقول «أقسمت عليك بالله العظيم أن تخبرني من أنت إن صوتك يخبرني أنك غريب.. ولست من أهل القرية!».

قال صاحب الصوت الغريب: «ما دمت مصرًا على أن تعرف من أنا.. أنا إبليس».. طفق الشيخ يتغوز بدون توقف.. يتغوز بدون توقف.. فاختفى إبليس على الفور.. إلا إن الشيخ سمع صوت إبليس من بعيد وهو يقول له: «أفسدت عملي ليلة أمس أيها الضرير.. ولن أسمح لك بتكرار ذلك.. اذهب لصلاتك واترك لي زباتي.. ليلة واحدة تكفي!».

# قصص قصيرة جداً

«رابطة القصة القصيرة جداً»



## مراهقة

طارق الصاوي خلف - مصر

تكسرت على صخرة رفضها دعوته،  
خشيت أن يلهمو بها شيطان الخلوة،  
تعطرت بمسك الغزلان وعطفت على  
أمنيته الملحمة، طرقت وكر وطواطها،  
رمت على اعتابه قناعها، غرسـت  
أظافرها فيـ - حيـاء - لـحـمـهـ، عـبـثـ  
أنـاملـهـاـ بـخـصـلـاتـ شـعـرـهـ، توـسـلـ إـلـيـهـاـ  
أـنـ تـحـافظـ عـلـىـ بـيـاضـ صـفـحتـهـ، غـادـرـهـ  
كـعـاصـفـةـ جـرـفـ شـاطـئـ هـادـئـاـ، تـكـورـ فيـ  
زاـوـيـةـ يـنـعـيـ حـبـهـ العـذـريـ...

## بيان رسمي

محمد غازي النعيمي - العراق

وقفوا صفاً واحداً، وأنشدوا: موطنـي،  
موطنـي...  
 جاءـهـمـ صـوتـ منـ خـلـفـهـمـ: خـونـةـ...  
 الرـاصـاصـةـ الـمـنـدـسـةـ أـصـابـتـ أحـدـهـمـ...  
 كانـ نـاشـطـاـ مـدـنـيـاـ...  
 الثـرـةـ مـاـ زـالـتـ فيـ مـسـارـهـ السـلـمـيـ.



## ترجم

أيمـنـ حـسـينـ السـعـيدـ - سـورـياـ

معـ بدـاـيـةـ عـامـ جـدـيدـ، يـحاـولـ التـبـؤـ بـالـغـيـبـ،  
حـسـبـانـ الشـمـسـ وـالـقـمـرـ لـمـ يـسـطـعـ فـهـمـهـ،  
يـلـجـأـ إـلـىـ وـضـعـ حـرـوفـ اـسـمـيـ الـمـتـصـارـعـينـ،  
تـقـابـلـاـ، وـتـعـاـكـساـ، يـخـرـجـ نـصـيبـ مـنـ  
اسـمـيهـمـاـ الـأـوـلـ لـنـ يـسـتـسـلـمـ وـالـثـانـيـ سـبـوءـ  
بـهـزـيمـةـ مـنـكـرـةـ مـعـهـ، حـتـىـ لـوـ اـسـتـعـانـ بـالـرـبـ  
فـلـاـ بـرـ لـأـحـدـهـمـ تـجـاهـ الـآـخـرـ، يـسـتـيـقـنـ  
الـنـتـيـجـةـ، يـغلـقـ نـوـافـذـ عـقـلـهـ مـنـ رـيـاحـ  
الـتـسـاؤـلـاتـ الـمـفـتوـحةـ...



## نجابة

عـمـرـ الـجـعـلـيـ - السـوـدـانـ

تزوجـتـهـ غـرـأـ سـاذـجـاـ، فيـ الفـرـاشـ هـمـسـتـ لـهـ بـفـنـجـ: هـأـنـدـاـ تـحـتـ أـمـرـكـ، أـجـابـهـ  
وـالـحـيـرـةـ وـالـبـلاـهـةـ تـتـنـاسـلـانـ فيـ عـيـنـيـهـ: مـاـذـاـ عـلـيـ أـنـ أـفـعـلـ؟  
هـمـسـتـ لـهـاـمـهـاـ: لـقـدـ كـثـرـ الـكـلـامـ فيـ زـوـجـكـ...  
هـمـهـمـتـ بـحـزـنـ هـائلـ: لـأـنـهـ أـصـبـحـ يـعـرـفـ جـيـداـ!



## عرش بلقيس

متولي محمد متولي - مصر

صناعة الكراسي كانت المهنة الراجلة في حارتنا، أشهر وأمهر صناع الكراسي عاشوا في هذه الحرارة... اليوم أربابها يختفون واحداً تلو الآخر، والنجاراة تلفظ أنفاسها الأخيرة، من شدة حيرتي، سألت الشيخ «حسن»: أين ذهب أسطوانت حارتنا يا مولانا؟... فردَّ عليَّ هامساً: ربما أحدهم يجمعهم ليصيّنوا له عرضاً كعرش بلقيس!



## هوجس

غريبي بوعلام - الجزائر

لبس إلى نصف الساق، من جبهته  
تلاؤث السجود، كحل بعض الخشوع  
عينيه، فتشوا لحيه الكثة السوداء،  
استخرجوها منها (رأس المال)... قال:  
لَا تمزقُوه، لَا تمزقُوه، صاحبه مؤمن...  
انهمر الضحك في صدره.



## مفارة

سحر محمود عبدالله - مصر

كل الأيدي ارتفعت تصفق بحرارة للمحاضرة المؤثرة  
عن الطفولة المشردة، إلا يدي ارتفعت لتمسح دموعي  
المنهمرة، لقد كان المحاضر المفوّه أبي الذي تركني صغيراً  
أنا وأمي بلا مأوى...



حوار مع التشكيلي التونسي

# صهوان ضياد



حاوره زياد هبارك - السودان

**إن الحرف حمال أوجه تماماً كالنص، فهو يتدخل مع اللون في تشكيل واستحضار للهيئة بما يتقاطع مع خيال الخطاط والرسام والرقاش**

**الفنان يتوق  
لأن يكون حراً  
رافضاً للقيود،  
وللصرامة**

انطلق الفنان التشكيلي الحرفي صفوان ميلاد ابن مدينة القيروان إلى فضاء إبداعي امتاز بالتجدد في فن التشكيل الحرفي ضمن سمات أسلوبية فريدة خاصة بأعماله الإبداعية وبالعصريانية في المفتوح عن طريق الرسم في الحدران وقباب المآذن مما جعل أعماله تحمل طابعاً رسالياً بتقديم الرؤية التراثية الخاصة في مشاهد جاذبة ومتحركة للالتقاط العام.. بدأ من ورشة والده الفنان التشكيلي خالد ميلاد ليغادر منصة المحلية إلى العالمية في مدن أوروبا التي قصدها ليقيم معارض سلطت عليها وسائل الإعلام الأضواء في احتفاء كبير بالخط الكوفي القيرواني الذي يشكل به أعماله.. حاورته مجلة «مسارب أدبية» قائلة مسامين الحوار.



تشكيل واستحضار للهيئة بما يتقاطع مع خيال الخطاط والرسام والرقاش، فهو لاءٌ هم في الأصل شعراء وأدباء ويصدرون عن حس مشترك بالمحيط وما يحفل بنظر المتأمل من عوارض الجمال في مختلف التعبيرات والدلائل، ويتدخل الحرف مع اللون في ثنائية تحيي تاريخه وأطواره فهو يستجيب للتوظيف التشكيلي ويعبر جسر التواصل بين المقوء والمجرد في دلالة فنية تتكامل وتتجدد في أساق الجمالية.

• حدثنا عن ملامح تجربتك في الفن التشكيلي مع والدك الفنان التشكيلي خالد ميلاد، ومع مدینتك القيروان.

• تفتحت عيوني منذ الصغر على مناخات دايرة بمختلف أنواع الخطوط والرسوم الحروفية والمخطوطات ونقوش البيوتات القديمة وجداريات المدينة وسائر العلاقات والزجاجيات الملونة والمفروشات وما يذخر به متحف رقاده من نوادر المخطوط وغير ذلك مما دبغه القدامي ونمقوه ورققه من مآثر خطية ورقية وجبلية تتقو بطيب أثر القيروان وحضارتها العريقة خلال حقب متعددة في عمق تاريخها المجيد.

• في أحد أعمالك القماشية على صفحتك بفيسبوك كتبت: «بعض الصّمت إرهاص..»

لبركان سينفجر!

وبعض الصّمت توطئة..

لصبر بات يحضر!

وبعض الصّمت تعبر..

عن الإيجاب مختصر!

وبعض الصّمت مبدأ..

سيأتي بعده خبر!

وبعض الصّمت خاتمة..

لقول ما له أثر»

ما هي علاقة التشكيل بالألوان مع الحرف والكتابة بالنسبة لصفوان ميلاد؟

• إن الحرف حمال أوجه تماماً كالنص، فهو يتدخل مع اللون في

ولا أنسى متابعي لأعمال والدي، وقد فتحت عيوني على لوحاته وخطوطه وتقنياته مما قدح لدى رغبة الماضي إلى تلكم الأكون الزاهرة بمواجد الحرف وأشواقنا الممتدة في أثره الطيب والذاخر بشتى أنواع الفنون.

• لم تكمل مسارك الأكاديمي للفنون في المعهد الوطني للخط العربي، ربما لا تكون الأكاديمية ضرورية للإبداع كالتجريب، عرّفنا برويتك الخاصة للموهبة والإبداع.

• أعتقد أن الفنان يتوقف لأن يكون حراً رافضاً للقيود، وللصرامة أحياناً، فهو كمن يختطف اللحظة الإبداعية من مطلق رؤاه وواسع تصوراته، فهو ينحدر إلى التراث بطريقته الخاصة ليتفوض الغبار عن تراثه العربي الإسلامي بما يمثله من عمق المخزون والبعد الفني والروحاني، وبذلك يختلط لنفسه سبيلاً ونمذجاً يؤسس لمدرسة ذاتية يمكن أن تقيد الناشئة ويعيشه برسائل فنية تخطاب الذوق العربي السليم وتحيي مآثر كانت أن تتقرض.

• أعلن وزير الثقافة السعودي الأمير بدر بن عبد الله بن فرحان بالتزامن مع مناسبة الاحتفال بيوم العالمي للغة العربية في ١٨ كانون الأول / ديسمبر ٢٠١٩ تسمية عام ٢٠٢٠ عاصمة للخط العربي، كيف استقبل أهل التشكيل الحروفي الإعلان؟

• لا بد أن تحيي هذه المبادرات الطيبة والرائدة وهي دليل على حضور التراث بقوة في وجдан القائمين على بلاد الإسلام الأولى وكعبة القصّاد من جميع الأطياف. تحية إلى أصحاب المبادرة ونأمل أن تحتذى كمثال لسائر بلداننا في الوطن العربي الإسلامي الواسع.

• هل تأثرت بأعلام الخطاطين؟ أمثال هاشم محمد البغدادي صاحب الكراسة الشهيرة لتعليم الخط العربي في المعاهد؟

• محمد هاشم الخطاط له أثر بلغ في فن الخط العربي وتأصيله وتأسيس مدرسة لا يكاد خطاط يمرُ بها دون أن يستفيد منها، كما يستفيد منها الحروفي في إطار من التوظيف الجمالي. كما استوففتني عديد من التجارب في تونس انطلاقاً من الخطاط محمد صالح الخماسي، والبشير العيساوي، وعامر بن جدو، والحرروفي نجا المهاوي، ووالدي الفنان التشكيلي الحروفي خالد ميلاد.

وقد انطلقت في محاولات التوظيف دون أن أرتبط بأي تجربة لمن ذكرت وتمكنت من أن أخطّ نهجي وسبلي معتقاً



## محمد هاشم الخطاط له أثر يليغ في فن الخط العربي وتأصيله وتأسيس مدرسة لا يكاد خطاط يمر بها دون أن يستفيد منها

ذاتي مؤسساً لمدرستي الخصوصية في مطلق الحرية رافضاً كل التقيد بأسلوب معين مفصحاً عن أشواقي لمعانقة التجديد.

□□ ما الذي قدمته تجربة الأعمال الفنية الجدارية لك؟ وهل لديك جداريات مشتركة أم جميعها أعمال خاصة بك؟

- أنيجزت تزويقاً لعدة قباب في مختلف مدننا التونسية مما أضاف إليها لمسات جميلة من ثأر الحرف واللون، فاستقطب وسائل الإعلام العربية والعالمية ومختلف الفضائيات والصحف والمتابعين. وقد قمت بكل تلك الأعمال منفرداً فهي تترجم عن رغبتي في أن يكتمل العمل على يدي فيهبيو بسره وما يحتاج في باطنني من رغبة الإضافة والمضي بالحرف إلى دناء الزاهرة فيتالق ويزيد الفن جلاء.

• حدثنا عن تجربة المعارض في أوروبا، وما أضافته لك؟

- كانت تجربة ثرية مكتنني من تصدير فن الحروفية والتعریف بقيمه الفنية وقد قدمت معارضًا تحتوي على نماذج من مختلف أعمالي أعطت تصوراً واسعاً لدى المشاهدين على قدرة الحرف على صياغة لوحة تشكيلية متوازنة متصالحة مع تراها مؤمنة بجذورها وقد ارتوت من معين تراثنا العربي الإسلامي الأصيل، كما أقامت العديد من الورشات المفتوحة في الساحات العامة في عدد من مدن البلدان أوروبية، وقد تركت بصمتى أيضاً على جدران بعض المراكز الثقافية الأوروبية.

• بين الإعلاميين العربي والعالمي، أيهما احتفى بأعمالك أكثر؟

□□ لقد وجدت اهتماماً من عدد من وسائل الإعلام في الداخل والخارج وكذلك من قبل أشهر الفضائيات العالمية.

• ما الذي يقدمه التشكيل الحروفي للثقافة العربية، أم أنه يستمد منها؟

• التشكيل الحروفي نابع من عمق الخط العربي وما يذخر به من علامات جمالية ورموز تشكيلية وهو ضلع أساسي في الثقافة البصرية التي اعتدناها وملأت عيوننا ووجدناها لذلك جاء توظيف الخط العربي



□□ لماذا تستخدم الخط الكوفي القبرواني في أعمالك دائمًا؟ أين

صفوان من بقية الخطوط العربية؟

• الحرف الكوفي والقبرواني يتشابهان ويحضران في عديد من أعمالي لأنني أتنفسُ فيما الأناقة والضخامة مع حضور مزدوج للصرامة ولليونة استجابة لسبحات الروح وحركة الجسم وللquieroاني ألقه حين تبصره في الجداريات والمخطوطات وسكة الدراما ونقوش الزجاج وأختام المصاحف وواجهات المساجد وقباب المدن العتيقة.





كتواصل مع الفنون واكتسابها تجدداً لنظير بملائتها مع ضرورات التحدث من أجل بناء مشهد تشكيلي معاصر يجمع بين الأصالة والانفتاح.

- لوحاتك تركز على الآيات القرآنية الكريمة، لماذا لا نجد لديك أعمالاً تشكل الشعر العربي والحكم والأمثال من المخزون العربي التراثي الكبير؟

• أحاول دوماً أن أشكّل الحرف وأجرّده كي يقترب من محاكاة الرسوم المعمارية واستحضار بعض مشاهد من هندسة المدينة العتيقة التي تذخر ب杰داريات الحرف فهو يندمج معها في ثنائية منسجمة مع روحه المتماهية مع مختلف أشكاله.

- أيهما تحب أكثر، الأعمال القماشية أم الجدارية؟

• أنا أشتغل على مختلف المحامل والمساحات ولا أكاد أقتصر على محمل معين وذلك لاعتقادي الراسن بأن الحرف الذي طوى أزمنة لا يزال قادرًا على أن يلجم كل الأركان والمواقع وشتى أنواع المحامل.

- حدثنا عن أهم الجداريات التي حملت توقيعك؟

• أهم الجداريات جدار بالمركز الثقافي الإسلامي بهامبورغ، وقارب بالمدينة العتيقة بالقيروان، وجدار في قلب مدينة تونس العاصمة بدار حمودة باشا، وعدة جداريات بمختلف المدن العتيقة بالجمهورية التونسية.

- ما هي مشاريعك القادمة؟

• من مشاريع المستقبل التي أرجو أن أتوقف فيها - قريباً - إصدار كتاب يجمع أغلب أعمالي بمختلف محاملها.

• ما رأيك في مقولة الخطاط التركي الشهير حامد الآمدي عندما توفي الخطاط العراقي هاشم محمد البغدادي: «ولد الخط وتوفي في العراق».. والأمدي معروف أنه أجاز البغدادي في الخط مرتين تقديرًا له.

- الآمدي غني عن التعريف فهو الخطاط العبقري والفذ، وهو كما قيل: «ملا الدنيا خبرة وشغل الناس!».







## كيف نكتب رواية ناجحة؟

د. خالد علي ياسين  
ناقد وأكاديمي عراقي

(معرفة) على خلاف ما هو فطري وقدري وموروث وغيرها من الآراء التي تؤكد مفهوم الموهبة، لأن كتابتها تتضمن خارطة عمل ثقافية، تلزم صاحبها بمعرفة أشياء عن كل شيء، أي جمع شتات ما هو معمري إلى جنب ما هو شخصي أو تأريخي أو اجتماعي أو فلسفى أو ثقافى، والتعبير عن ذلك كله بخيال سردي مصطنع، يُعيّب الواقع لأنّه يخلق واقعاً جديداً مغايراً، بما يتاسب مع لغة ثاقبة معبرة بحسب طبيعة ثيمة العمل المتخيل، فالرواية تعبر مجازي متخيل عن نظام مفترض، ينبع بالضرورة عالمًا مغلقاً قادرًا على خلق مهيمناته وأنساقه وأبعاده، وهنا يأتي دور المبدع في اصطناع أدواته لخلق نص مغاير، كونه يعمل على تكشف الواقع الرّاسخ في ذهنه، منتجًا بدلاً منه واقعاً مغايراً بقوانين مغایرة، الحد الذي يتلاشى فيه التّعارض بين القانونين.

ولعل الناقد والمفكر الفرنسي الشهير (لوسيان غولدمان) كان صادقاً وواعياً جداً، عندما أكد على ضرورة الوعي بقوانين الواقع - أي الواقع - والتّعبير عنه برؤية مغایرة، حتى لو كانت الحكاية تتحدث عن عالم الجن، وعليه تتجدد الحكاية من أزمنتها الفعلية بحثاً عن أزمنة جديدة، أزمنة من إنتاج التّقويل والتّغيل الجامح، نزوعاً نحو اصطناع وتركيب الأحداث والمكونات النسقية للسرد الروائي، اعتماداً على فكرة (الهدم) أي تقويض الترتيب والمعروف والتّنميط والمتفق عليه، ثم (البناء) أي تخيل العالم برؤية مضادة مغایرة لكل القوانين المعروفة بحثاً عن المختلف، بابتكار أساليب جديدة للوعي الكاتبى وإدراك الإبداع القادر على خلق الدّهشة، بمعنى أن الروائي يجب أن يكون ملماً وواعياً بصنعته، كونه مُلزاً أن ينسى متلقيه عالمه، وينشئ له عالماً آخر مصطنعاً ومستقلاً عن النّسخة الأصل، التي ابنتها فاصبح بتعبير بارت مجموعة خطوط دالة، ولعل هذا الوعي الكاتبى يتطلب بالضرورة معرفة ثاقبة بأنماط الرواية وتحولاتها المستمرة، من

في البدء يجب التّأكيد، على أنّ هذا السّؤال، هو الأهم مما يجب أن يؤخذ بالحسبان، في وعي كتاب الرواية ونقادها وقرائها، ممّن وصلوا في صنعة كتابتها وتلتقطها حدّ الاحتراف، ولعلي سأجّد نفسي مضطراً - هنا - لسوق الحكاية القصيرة الآتية، لتكون مدخلاً معرفياً لما أريد قوله، مبيناً منها ما يجب اعتماده عند كتابة الرواية المعاصرة، وهي استعارة من الكتاب الشّهير لجون برين (كتابة الرواية)، وتتلخص الحكاية بدعوة أحد الكتاب الشّهيرين إلى جامعة هارفرد للحديث عن تجربته، حينها صاح بالحضور الذين جاؤوا للترحيب به، ممّن يريد أن يصبح كاتباً؟ فرفع الحاضرون أيديهم جميعاً، وإذا به يجيبهم (يا للجحيم... إذن لم تُلبّوا في بيوتكم لكتوبوا)، وهذا ما يدفعني للتساؤل هنا مرة أخرى: كيف يكتب الروائي نصاً ناجحاً؟ وما الوعي الذي يؤهله لذلك؟

إن المغزى الفعلى الذي أريده من الحكاية السابقة، يتلخص بأنّ الروائي اليوم لا يستطيع التعامل مع الرواية وكتابتها بطريقه ما أطلق عليه (رولان بارت)، الكاتب/ الصانع الذي يحبس نفسه في مكان خرائي بحثاً عن الاستقرار العلمي والانعزal عن العالم، أو كونه يتعامل معها - الرواية - بوصفها نصاً أدبياً إبداعياً مكتوباً لإرضاء ذاته المفرقة بالخيال، من خلال التجربة الشخصية أو المشاهدة فقط، أو لإرضاء شهوة القراءة ولذتها عند بعض المتلقين، المدمنين على التّسلية السّريعة، الذين اعتمدّ ذاتهم قراءة الحكايات أو التّلّاصص على حياة الفنانين من خلال الشاشة الصغيرة، فقد نشأت الرواية المعاصرة بأسلوب مضاد خلافاً لعناصر نشأتها في الثقافة الأوربية، التي تمركزت في البحث عن التّسلية والترفيه، لتعلم بذلك على اصطناع شروطها وعناصر بع jejتها وجذبها؛ لذا يحتاج مبدعها لدرجة خاصة من الوعي والاطلاع والمعرفة، وأشدد هنا على كلمة



مراحلها الكلاسيكية المنتمية لضوابط ما قبل الحادثة، مروراً بوعي النّص لحداثة الفكر وتأملات الذّات لسيرة الشّخوص المتخلّلة، وصولاً إلى التّحولات السّريعة من السّردّيات الكبّرى والسردّيات الصّغرى وأفولها في مرحلة ما بعد الحادثة، لذلك يجب أنْ يعي الروائي جيداً ويقابل وعيه هذا وعي النّاقد طبعاً، أقول يجب أنْ يعياً بأنْ تشكّل النّمط الروائي وتتنوعه يكون مرتبطاً بقضايا عديدة وأشكال مختلفة، منها (الشّيمة الأساسية) التي تبني عليها الأحداث مما يكسبها اسماً خاصاً منسوجاً من هذه الشّيمة ، كما في تصميمات الرواية الواقعية أو التّاريخية أو النفسيّة وغيرها، بينما أحياناً تكتسب الرواية تصميماً ونمطيتها من قضية ثانية لها علاقة بأحد (عنانّصها الفنية) ، كما في رواية الشخصية أو رواية الحدث وغيرها، كذلك يجب التّتبّع إلى نمط آخر هو في الحقيقة نتاج لتلك التّحولات الكبّرى في تاريخ الرواية، وأعني تأثير أفكار الحادثة وما بعدها فيها، فأصبحت أنماطاً مغایرة منها الرواية التجريبية ورواية الميتافكشن أو رواية البوليفون وغيرها، وهذا أمر مهم كونه يوجه الروائي نحو الدرجة الكتابية التي سيعمل عليها في إنتاج نصه، لأنّ لغة الرواية لغة واعية وحساسة، وهي متغيرة بحسب النّمط والرؤى والوعي.

وهي لذلك كله تحتاج لكي تكمّل أسباب نجاحها (تسويقاً اقتصادياً خاصاً) ، بوصفها مادة معرفية معدة لاستهلاك الثقافى، قادرة بذلك على خلق السوق الذي يناسب طرائق استهلاكها، كما يؤكّد على ذلك علم اجتماع الأدب، الذي يعني كثيراً بأساليب تسويق الرواية بوصفها منتوجاً يضاهي باقي المنتوجات الصناعية، وليس فقط عنایته بأساليب إنتاجها: ليضمن بذلك نجاحها وتقديمها كونها مطلوبة من قبل شريحة واسعة، موجّهة بذلك ذاتّة المتنقى المعاصر، نحو خصوصية فارقتُ وفاقتُ من خلالها أغلب منافسيها في المشهد الثقافي العربي، وأعني بذلك الشّعر، وأغلب منافسيها في المشهد الثقافي الغربي، وأعني بذلك السينما، غير أنّ الحديث عن السوق وأليات التّرويج للرواية وتقديمها للقارئ، يدعونى بالضرورة للإشارة إلى قضية مهمة، تتحدد بمفهومي (الرواية الشّائعة) و(الرواية المهمة) ، فكل رواية مهمة تحمل شروط نجاحها بما تبيّن فيها من صوغ للبنية السّردية واللغة والرؤى، لذلك هي رواية واسعة الانتشار والتّقبّل حتّماً، بينما الرواية الشّائعة منتشرة ليس بسبب أهميتها بل بسبب طبيعة التّسويق لها ولربما طبيعة وعي القارئ، الذي فضل استهلاك نمط معين من الأدب من دون سواه، لا يحمل شروط النّجاح الحقيقية، ولعل ظهور وانتشار بعض الروايات الشّائعة والرأجحة في السوق الثقافية العربي، بسبب حصولها على جوائز مهمة مثل على ذلك، محياً القارئ هنا إلى ما حدث من لفط وخلاف، في المشهد الثقافي العراقي حول رواية (ساعة بغداد) للكاتبة شهد الرواوى، بينما يمكن الوقوف على رواية ثانية تمثل النّمط المغاير، كونها حصدت جائزة مهمة أيضاً بسبب أهميتها، فكانت شائعة لهذه الأهمية، هي رواية (موت صغير) للروائي محمد حسن علوان، كونها حملت بنجاح وعيّاً سردّياً واضحّاً، من خلال إعادة سرد محكيات السّيرة العربية وروحانياتها بلغة بلية، وبروح معاصرة مليئة بالتشويق والمفاجآت، مما يحقق تلك المعرفة السّردية بالتخيل الروائي، وما يتمتع به من شروط تفترض الواقع لا تقلّه كما هو، وهذا أساس في عمل أية رواية ناجحة تتبعي الانشار والتّقدّم.

# طباعة الخمسين نسخة!

زياد محمد مبارك - السودان



ومع صعوبات النشر وتكلفه العالية بالنسبة للكاتب، إضافة لاحتياج كثير من دور النشر على الكتاب في مقدار العائد من المبيعات، وإهمالها في النشر والتوزيع.. برزت ظاهرة الترويج لطباعة عدد محدود من النسخ في هيئة باقات تضم عروضاً لطباعة خمسين، ومائة، ومائتين نسخة.. فصار هم الكتاب هو الحصول على لقب كاتب، ومشاركة في معرض، وصور «سيلفي» لاستعراض الموهبة أكثر من الرغبة في انتشار حقيقي.

يلقي الأستاذ محمد عمر صاحب دار حواديت باللوم على الكتاب الذين يقبلون على مثل هذه العروض، بتصریحه أن من يلگاؤن إليها هم من فاقد الموهاب الذين تُرفض أعمالهم لتدنيها عن المستوى المطلوب للترويج.

مشاكل النشر واجهت الأسماء الروائية الكبيرة أيضاً في البدايات، ففي ندوة بعنوان «الأدب العربي بعيداً عن مراكز النشر» عُقدت ضمن فعاليات مهرجان القاهرة الأدبي الأول تحدث الروائي السوداني حمور زيادة عن تجاربه الأولى في الطباعة، مشيراً إلى تأثير الجغرافيا على النشر والتوزيع بالنسبة للكتاب، بقوله: «قد لا يشعر الكاتب في مصر أو لبنان بمسؤولية الهاشم والمركز، لأنَّه لا يشعر بالتهميش أو لا يجد صعوبات في النشر والتوزيع، وعلينا أن نعترف أنه بالفعل هناك مرکزية في دور النشر، وهو أمر واقع».

من المدهش أن كتاب الخمسين نسخة يجدون أنفسهم مضطرين للاعتذار عن عدم جاهزية كتبهم عند سؤالهم عن المكتبات التي يمكن شراءها منها، أو يكون الرد بأن الطبعة قد نفت من السوق، وذلك بعد «سيلفي» الحفل في معرض الكتاب بزمن قليل!

## اقتباسات:

- مقال «دور النشر بين الجدية والعبث» لـ محمد محمود السيد.
- منشور لـ محمد عمر بفيسبوك.
- مقال «لماذا يلجم الكتاب للنشر خارج بلدانهم؟» لـ داليا عاصم، الشرق الأوسط.

بالنسبة للروائي المبتدئ فأثناء كتابته لروايته لا يشغل نفسه بمسألة الطباعة، فكل همه يكون محصوراً في عناصر الرواية من شخصوص وأحياناً زمكانية ولغة وخيان. أما بعد فراغه فسيجد أن طباعة الرواية ليست بالأمر البسيط وأن هناك إشكالات حقيقة في هذا الجانب لم تكن في حسبانه.

بالتأكيد فمستوى الرواية في المقام الأول هو ما يحدد صلاحيتها للنشر، ومستوى إقبال القراء عليها، وبفرض تجاوز الكاتب للحد الإبداعي المتعارف عليه فما تزال إشكالات الطباعة حتمية بالنسبة له لأنها متعلقة بدور النشر العربية التي تحصل فوائد المنجزات الإبداعية ولا تلقى المبدعين إلا الفتات، بحيث صارت هناك مقارنة رائجة في وسط الكتاب بين كتاب الغرب الذين يكفيهم دخلهم من الكتابة لتوفير حياة كريمة، وبين الكتاب العرب الذين يصررون في طباعة أعمالهم مع احتمال كبير ألا يستردوا نصف ما دفعوه لدور الطباعة والنشر والتوزيع.. بفرض أن الكاتب اجتاز من ناحية إبداعية مسألة صلاحية منجزه للنشر والقبول، فليه الاختيار بين ثلاثة أنواع من دور النشر لعرض عمله عليها، كما قسمها الأستاذ محمد محمود السيد في مقال له عن دور النشر المصرية: «دور النشر بين الجدية والعبث».

المجموعة الأولى دور كبرى «تمتلك خزانة متسعة، وشهرتها عريضة، ولا ينشر بها إلا المشاهير بإطلاق، فإذا أراد أحدهم أن ينشر بها فلا بد أن يدفع مبلغاً كبيراً، وهذا لا شيء فيها إذ اسم المؤسسة كفيل بزحف اسم المؤلف لأبعد المناطق».

المجموعة الثانية تضم «كل دار أو مؤسسة تستطيع أن تخرج إلى أكثر من ستة معارض دولية وتشارك بأكثر من معرض داخلي». والمجموعة الثالثة «هي كل دار نشر حديثة، ليس بإمكانها أن تخرج إلى المعارض الدولية وليس لها من نشاط ملحوظ بالمعارض الداخلية ولا تتعامل مع مراكز توزيع تحترم منتجاتها، فإنَّ مراكز التوزيع الكبيرة تحترم في الأساس أفراد المجموعة الثانية، وتنتظر للمجموعة الثالثة نظرية احتقارية، كما أنَّ مطبوعات هذه المجموعة الأخيرة أقلَّ جودة، أي أنها في الغالب لا تلقي بالعرض بالmarkets الهامة النشطة».



## هل أنت من يحبون قراءة الروايات؟

عبد الرزاق دحنون - سوريا

مضت جاء فيه أن المواطن الكندي الذي يعتبر الكتاب خير جليس في الزمان، ينتابه الكثير من الحزن والقلق حين يشرف على الموت ولم يتم بعد قراءة ألف رواية، مثـل ألف كتاب، ألف رواية. وأظن هذا المواطن الفطن على حق، لأن أحد فوائد قراءة الروايات أنها تُضيف إلى حياته حياة جديدة، لذا كلماقرأنا أكثر طالت حياتنا أكثر، فحق لهذا المواطن أن يحزن. وفي دراسة حديثة اكتشف علماء الأعصاب أن قراءة الروايات يمكن أن يحسن وظائف الدماغ على مستويات مختلفة. وقد أجريت بالفعل دراسة حول ما يجنيه الدماغ من فوائد عند قراءة الأدب الروائي نُشرت مؤخرًا تحت عنوان «تأثيرات القصيرة والطويلة الأمد للرواية على الترابطية في الدماغ» لخـص الكاتب كريستوفر بيرغلاند هذه الدراسة تحت عنوان «قراءة الأدب تحسـن عمل وفعالية الدماغ» وترجمتها إلى العربية مروة الجزايري.

وجد الباحثون أن الانحرافـ في قراءة رواية من شأنه أن يعزـز ترابطـية الدماغ ويحسن وظائف المخ. ومن المثير للاهتمام، أن قراءة الأدب الروائي يعزـز قدرة القارئ على وضع نفسه مكان شخص آخر ويطلعـ مخيـله بطـريقة مشـابهة لتصور عضـلة الذاكرة في الرياضـة. وهنا أسـئـال هل من فرقـ بين قراءة الروايات من الكتب والاستـماع إلى تلكـ الحـكاـياتـ والـرواـياتـ منـ الجـادـاتـ؟ الـدرـاسـةـ لمـ تـقطـنـ لهـذاـ الجـانـبـ المـهمـ. وقد قـرـأـتـ العـدـيدـ مـنـ الـحـوارـاتـ مـعـ كـتـابـ روـاـيـةـ كـبارـ زـعمـواـ أنـ روـاـيـاتـ الـجـادـاتـ كـانـتـ الحـافـزـ الـأـولـ الـذـيـ دـفـعـهـمـ لـكتـابـةـ الـرواـيـةـ. والـروـاـئـيونـ عـلـىـ العـمـومـ مـنـ كـبـارـ قـراءـ الـرواـيـاتـ وـالـاستـمـاعـ بـهـاـ.

إن كنت كذلك فقد قرأت لك خبراً مهماً في صحيفة سورية من سنوات

## توريغينيفت ثلاثة وقصص عن الحب



ما هي القوى الخفية التي تجذبنا لقراءة رواية ناجحة، وما هي في الأساس مواصفات الرواية الناجحة، وكيف تعمل هذه الرواية على إضافة معرفة مهمة إلى معارفنا؟ هل فعلًا تغير قراءة الأدب في العموم والروايات خاصة من طريقة تفكيرنا في الكثير من الأمور؟ سمعت الروائي المصري علاء الأسوانى يقول أن قراءة الروايات تجعل منا أكثر عقلانية وتبعينا عن اتخاذ مواقف متطرفة وهمجية في الحياة، بمعنى تهذب وتشذب أرواحنا المتعة من صراعات الحياة التي لا تنتهي.

تقول الدراسة المشار إليها آننا أنها توصلت في بحث استقصائي بعنوان «مشروع الحياة الأمريكية ودليل الانترنت» لعام ٢٠١٢ إلى أن الأشخاص الذين يحبون قراءة التخصص الخيالية - مدفوعون بإثراهم الشخصي - وصفوا ما يعجبهم بشأن القراءة بكلمات مثل «أحب أن أتعرض للأفكار وأن أكون قادرًا على الخوض في أزمان وأماكن وأحداث كثيرة». ونقل عن شخص آخر قوله: «إنني أنظر إلى القراءة باعتبارها منبهًا للذهن، وهي فعل استرخاء كذلك»، وأعرب آخرون عن سعادتهم بعيش حياة الشخصية الخيالية معها وامتلاك حياة أخرى في مخيلتهم.

وفقاً للدراسة، فإن القراءة هي اختيار نمط الحياة الذي تحركه أيضاً الرغبة في الانفصال عن سيل المعلومات الرئيسية المستمر. وقال القراءأشياء مثل: «أفضل أن أتخيل الأشياء في رأسي عوضاً عن مشاهدتها على شاشة التلفزيون. إنها البديل عن التلفزيون الذي يتتفوق عليه في كل مرة. القراءة أفضل من أي شيء إلكتروني» وقد لخص أحد الأشخاص من أجريت معهم المقابلة مشاعر القراء الشعوفين بقوله: «أحب أن أكون قادرًا على الخروج من نفسي».

وأحد فوائد الخروج من نفسك، وأن تضع نفسك محل الآخرين عبر الرواية هو أنه يحسن نظرية العقل. وعلى الرغم من أن الكثير من الناس ما زالوا يقرؤون الروايات الخيالية، إلا أن هذه الدراسة الجديدة تؤكد على ضرورة تشجيع الناس من جميع الأعمار على زيادة وقت القراءة والسعى إلى تقليل وقت مشاهدة التلفاز.

تم تسجيل التغيرات الناتجة عند قراءة رواية في القشرة الصدغية اليسرى، وهي منطقة من الدماغ مرتبطة بتأقلم اللغة، وكذلك الحال في المنطقة الحسية الرئيسية للدماغ. ارتبطت الخلايا العصبية في هذه المنطقة بخداع العقل للاعتقاد بأنها تفعل شيئاً هو ليس كذلك، وتُعرف هذه الظاهرة باسم الإدراك المتجدد أو الإدراك المتجدد. ومثال على الإدراك المتجدد هو شبيه بالتصور في الألعاب الرياضية - مجرد التفكير فقط بلعب كرة السلة، يمكنه تشويش الخلايا العصبية المرتبطة بالحركة الجسدية للاعب كرة السلة.

إن التغيرات العصبية التي وجدناها مرتبطة بالإحساس الجسدي

لعل من حسن حظي، وأنا أكتب هذا المقال، أن أحصل على نسخة الكترونية لثلاث روايات قصيرة في كتاب واحد للكاتب الروسي ايفان تورغينيف «١٨١٨ - ١٨٨٣» صادر عن دار التقدم في موسكو تحت عنوان «ثلاث قصص عن الحب» ترجمة مواهب كيالي ابن مدینتي المولود في إدلب عام ١٩١٨ والمتوفى في موسكو عام ١٩٧٨. لقد أضاف مواهب كيالي إلى هذه الروايات القصيرة عن الحب حاملاً لغويًا متنًا زاد من رشاشة أحداثها وطراوة حواراتها. ويمكننا القول بثقة مفرطة أن الرواية التي تقدّم الحب وتجلياته المتعددة في نسيجها تكون ناقصة ولا يمكننا الوثيق بأنها رواية. والروايات في العموم تتبع بالحياة، وكما نعلم فالحب في النهاية هو قلب هذه الحياة. فكيف إذا كانت هذه الروايات الثلاث عن الحب. هي متعة حقيقة أن تقرأ رواية مترجمة من كاتب مترجم. وقد كان مواهب كيالي - نعم، هو شقيق الكاتب السوري الساخر الكبير حبيب كيالي - أحد أنجح الكُتاب في بلاد الشام في خمسينات وستينات القرن العشرين، ومن الأوائل في تأسيس رابطة الكتاب السوريين.

ما الذي ميز هذه الروايات الثلاث القصيرة للكاتب الروسي ايفان تورغينيف، الحب، بكل تأكيد. هذا الساحر العظيم. لقد أحب هذه الروايات أنطون تشيكوف الروسي، ورومان بارت الفرنسي، وارنسن همنغواي الأمريكي، واجتمع على حبها وتقديرها كتاب قراء من مختلف أنحاء العالم. وأنت لو قرأتها اليوم ستعجبها وتعجب بها بكل تأكيد بعد مضي نحو قرن ونصف على تأليفها. ولا تزال روايات ايفان

تورغينيف مقرءة في العالم كله بمختلف اللغات، لم يؤثر في نضارتها مرور الزمن. وبين مؤلفات تورغينيف التي نالت أكبر مقدار من الشهرة روايات: رودين، عش النبلاء، في العشية، الآباء والبنون. إضاف إليها رواياته الثلاث التي تحدثنا عنها: آسي، الحب الأول، فيوض الربيع. تستمرة عادات القراءة في العصر الحديث بالتطور خصوصاً في عصرنا الرقمي هذا. وتنامي الإحصاءات حول عدد الأشخاص الذين يقرؤون الروايات في هذا العقد مقارنة بالعقود الماضية. إلا أن هناك ميل لشراء المزيد من الأدب الروائي من قبل القراء العامة مقارنة بأنواع الكتب الأخرى. وللحصول على الحقائق والأخبار والمعرفة المتبلورة من الإنترن特، فقد وجد في عام ٢٠١٢ أن أربعة كتب فقط من أصل أفضل عشرين كتاباً كانت عنوانين غير روائية.

وأنت لو ذهبت إلى موقع تحميل الكتب الإلكترونية ستجد في أرشيفها أن باب الروايات العربية العالمية تشغّل حيزاً كبيراً من مساحة ما تعرض من كتب. وستجد أن عدد التحميلات من قراء الروايات هو العدد الأكبر. وهذه ملاحظة مهمة في باب الكتب الإلكترونية.



وأشار بيرنر إلى «أن الصد الأمامي للتم يحتوي على خلايا عصبية تحكم في حركة أجزاء الجسم. ويحتوي الصد الخلفي على عصبونات تلقى مدخلات حسية من أجزاء الجسم. وشكل الترابط المعزز هنا اكتشافاً مفاجئاً، لكنه قد يعني أننا نضع القارئ في جسم بطل الرواية أثناء عملية القراءة». وإن القدرة على وضع نفسك في مكان الآخر عبر الإدراك المجسد هي مفتاح تحسين نظرية العقل وأيضاً القدرة على أن تكون عطوفاً. على الرغم من أن هذه الدراسة لا تستخلص هذه الاستنتاجات بشكل مباشر، إلا أنه يبدو من المنطقي أننا إذا شجعنا أطفالنا على القراءة - على عكس مشاهدة التلفزيون - فإن نظرية العقل والقدرة على التعاطف مع معاناة شخص آخر ستتحسن.

إن قراءة رواية جيدة تسمح لخيالك بالقيام برحالة. تتيح لك الروايات نسيان مشاكلك اليومية ونقل نفسك إلى عالم خيالي يصبح حقيقة في عقلك. نادرًا ما نصادف فيلماً مقتبساً عن كتاب جيد تماماً مثل الرواية الأصلية. وحتى المؤثرات الخاصة الأكثر تقدماً ستظل دائماً أقل من القوة المرئية لخيالك. وخلص بيرنر إلى أنه «يمكننا القول إن قراءة القصص - خاصة تلك التي تحتوي على أقواس سردية قوية - تعيد تشكيل شبكات الدماغ لبضعة أيام على الأقل. فهي توضح كيف يمكن أن تبقى القصص معنا. وقد يكون لذلك آثار عميقية على الأطفال وعلى دور القراءة في تشكيل أدمنتهم».

في كتابه المشهور «في نظرية الرواية.. بحث في تقنيات السرد»، يخبرنا الدكتور الجزائري عبد الملك مرتضى أن الرواية تتبع لنفسها ألف وجه، وترتدي في هيئتها ألف رداء، وتتشكل، أمام القارئ، تحت ألف شكل؛ مما يعسر تعريفها تعريفاً جاماً مانعاً. ذلك أننا نلقي الرواية تشترك مع الأشكال الأدبية الأخرى بمقدار ما تستميز عنها بخصائصها الحميمة، وأشكالها الصميمية. والرواية في العموم تفترض أنهم من الحكايات والأساطير الشعبية، ولا تلقي أي غضاضة في ان تُغنى نصها السري بالتأثيرات الشعبية، والمظاهر الأسطورية والملحمية جميماً.

وأنظمة الحركة تشير إلى أن قراءة رواية يمكن أن ينقلك إلى جسم بطل الرواية، كما قال أستاذ علم الأعصاب البروفيسور غريفوري إس. بيرنر، المؤلف الرئيسي للدراسة. «وإن القدرة على وضع نفسك مكان شخص آخر يحسن نظرية العقل». وقال الدكتور بيرنر من جامعة إيموري في أتلانتا: «القصص تشكل حياتنا وفي بعض الحالات تساعد في تمييز الشخص». وأضاف: «تريد أن نفهم كيف تدخل القصص إلى عقلك، وماذا تفعل به».

إن جانب السرد التصحي في الرواية هو شكل من أشكال الاتصال متعددة الأوجه الذي يضم مجموعة واسعة من مناطق الدماغ. وعلى الرغم من وصف العديد من النظريات اللغوية والأدبية لما يُشكل القصة، إلا أن الأبحاث البيولوجية العصبية قد بدأت للتو في تحديد شبكات الدماغ التي تشتعل عند سماع القصص أو قراءتها.

ولتحديد الإطار الزمني لأي اتصال في الدماغ قام الباحثون بقياس تغيرات الترابطية في حالة الراحة قبل وبعد قراءة رواية. واختار الباحثون الرواية على القصة القصيرة؛ لأن طول عموم الرواية سيسمح لهم بمجموعة من الارتباطات المتكررة مع المنهجات الفريدة المرتبطة بها المحددة في سياق تحفيزي أوسع يتم التحكم فيه ويمكن استخدامه بين عدة فترات في فحص الدماغ.

وأجرى الباحثون فحوصات الرنين المغناطيسي الوظيفي لأدمغة أحد وعشرين طالباً جامعياً أثناء ارتياحهم. ثم طلب منهم قراءة مقاطع من رواية اثارة بعنوان يومي من تأليف روبرت هاريس صادرة عام ٢٠٠٣ على مدى تسع ليال. ثم فحصت أدمغة الطلاب كل صباح بعد مهمة القراءة الليلية، ومرة أخرى يومياً لخمسة أيام بعد الانتهاء من قراءة الكتاب. وكشفت عمليات المسح عن ترابطية عالية داخل أدمغة الطلاب في الصباح الذي يعقب مهام القراءة المسائية. تتضمن المناطق ذات الترابطية المعززة القشرة الصدغية اليسرى للطلاب، وهي منطقة في الدماغ مرتبطة بفهم اللغة، وكذلك في التم المركزي للمخ، والذي يرتبط بالأحساس والحركة.





## «الطيب صالح».. عميد الرواية السودانية بأقلام النقاد

إبراهيم عادل - مصر

المصوّر المصريّة عام ١٩٦٦ (١):

في هذه الرواية فوق ذلك كله امتزاج خصب أصيل بين فضائل الرواية التقليدية مثل التصوير الدقيق العميق للشخصيات وخلق الحكاية الممتعة التي تشد الأنفاس حتى النهاية، وفضائل الرواية الحديثة التي تعتمد على تصوير الأحلام والعالم الداخلي للإنسان. لقد استخدم الطيب صالح في روايته جميع الأساليب المناسبة في مزيج فني سليم خصب وأصيل. ولذلك جاءت روايته في النهاية رواية عصرية من ناحية، ولكنها من ناحية ثانية تفوح بالأصالة والارتباط بالتراث الروائي العربي وال العالمي معاً. إنها بعبارات أخرى «رواية عربية متطرفة» تمثل خطوة جديدة في أدبنا الروائي، بل تفتح في تاريخ الرواية العربية صفحة جديدة مشرقة... إنها علامة من علامات الطريق في أدبنا العربي المعاصر.

ربما يكون هذا المقال وهذه الرواية هي البداية الحقيقة والأساسية لذيوع وانتشار «الطيب صالح» عربياً، وربما عالياً كذلك، إلى الحد الذي أعتقد فيه أن اسمه أصبح علماً على الرواية السودانية المعاصرة، وأحد أهم أعمدتها الراسخة.

كتب عن موسم الهجرة إلى الشمال الناقد الكبير «جابر عصفور» يقول (٢):

أتصور أن أول ما يلفت الانتباه في رواية (موسم الهجرة إلى الشمال) هو كثافتها، فالرواية صغيرة الحجم بالقياس إلى روايات نجيب محفوظ مثلاً، أقل من مائتي صفحة من القطع المتوسط، ولكنها مع صغر الحجم تتخطى على قدر لافت من الغنى والعمق والتعدد في الدلالة والمستويات. وما لفت انتباهي ثانياً - بعد هذه السنوات - هو الحيوية السردية التي تميز بها الرواية. وهي الحيوية التي تقتربن بالآيات من التشويق الذي يشد انتباه القارئ من الصحفة الأولى للسرد. والتشويق يأتي - في الرواية - من طرحها سؤالاً تظل تجيب عنه إلى أن تكتمل الإجابة فتنتهي الرواية، والسؤال هو عن مصطفى سعيد، الغريب الذي رأه الرواوي في مجلس القرية التي عاد إليها، بعد غربة عنها في بلاد الإنجليز لسبعين سنوات، ويلاحظ أن كل شيء على حاله ما عدا مصطفى سعيد الذي لم يره من قبل.

وعلى الرغم من شهرة «موسم الهجرة إلى الشمال» فإن نقاداً عديدين التفتوا لتجربة «الطيب صالح» الروائية بشكل عام، واستطاعوا أن يربطوا بين روايته ويجدوا فيها ذلك الهم العام والبحث الدؤوب عن الهوية والشخصية الفريدة، من هؤلاء الناقد المصري «جلال العشري»

يكتب البعض ليخلد اسمه في التاريخ الأدبي، ويكتب البعض تاريخاً أدبياً كاملاً، ويكون علاماً فارقاً في مسيرة الفن والأدب، لما أضاف إليه بوعي وبصدق شديدين، بل يكون علاماً على وطنه كله، ويُذكر اسمه بمجرد الحديث عن هذا الفن هناك، من هؤلاء الروائي السوداني الكبير «الطيب صالح» الذي تحل ذكرى وفاته هذه الأيام (توفي في الثامن عشر من فبراير/شباط ٢٠٠٩)، والذي لا زال أثره باقياً، وكتابته الأدبية وأعماله الروائية علامات بارزة في مسيرة الرواية العربية بدءاً بروايته الأشهر «موسم الهجرة إلى الشمال»، وحتى «عرس الزين»، «دومة ود حامد»، وانتهاءً بكتابه «منسي إنسان على طريقته».

والمطلع على الأدب السوداني والرواية السودانية تحديداً لا شك سيتوقف طويلاً عند «الطيب صالح»، وعلى الرغم من أنه لم يكن ذلك الروائي غزير الإنتاج، فإن أعماله الأدبية اعتبرت منذ وقت مبكر علامات فارقة في مسيرة الأدب العربي كله، كتب الطيب سبع أعمال أدبية بين الرواية والقصص القصيرة، بالإضافة إلى عدد من كتب المذكرات وأدب الرحلات.

ولد «الطيب» في قرية كرمكول شمال السودان عام ١٩٢٩، حصل على البكالوريوس في العلوم من جامعة الخرطوم، ثم تخصص في الشؤون الدولية السياسية من إنجلترا، عمل في القسم العربي لهيئة الإذاعة البريطانية، واكتشف من خلال العمل بها موهبته الأدبية، ثم استقال منها أيام العدوان الثلاثي على مصر عام ١٩٥٦ وعاد للسودان وعمل بالإذاعة هناك، ثم هاجر إلى قطر وعمل وكيلًا لوزارة الإعلام فيها، حتى عمل مديرًا إقليميًّا لمنظمة اليونسكو في الخليج العربي، وهو مع كل أسفاره ورحلاته وتقلاطه تلك لم ينس بلده وتفاصيل حياته في السودان، ذلك البلد الذي عبر عن أدق تفاصيله في أعماله الأدبية كلها، ولم يبتعد عنه أبداً.

• الطيب صالح.. بأقلامهم  
منذ وقت مبكر بدأ الاحتقاء بقلم «الطيب صالح» وكتابته الروائية، وكان من أوائل من كتبوا عنه ولفتوا انتباه الناس لقلمه الناقد الكبير «رجاء النقاش» الذي أطلق عليه لقب «عقبري الرواية العربية»، وذلك حينقرأ روايته «موسم الهجرة إلى الشمال» في أواخر السبعينيات، يوم كان كاتبها في مقتبل عمره، وفي بداية حياته الأدبية والروائية، ولكنه اهتم بالتعرف عليه لما وجد في الرواية من نضج وفرادة، بل شعر أنها تمثل درة من درر الكتابة الروائية العربية جاء في مقالة عنها بمجلة



كله. لقد أحببت كتابة الطيب حتى اعتبرته كاتبي المفضل، والنماذج والنبراس الذي أتطلع إليه عند الكتابة، لما تنس به كتابته من اكتمال، وهذا الاكتمال لدى الكاتب هو انعكاس الامتنان الجميل لدى الطيب صالح الإنسان. لقد كنت حريصاً جداً على متابعة كل حرف يكتبه وكانت حريصاً بالقدر نفسه على معرفته شخصياً لإدراكي أن هذه الكتابة الصوفية، الصافية، والعالية لا يمكن إلا أن تكون إشعاع نفس على قدر عظيم من الإنسانية والجمال، وعندما كان لي حظ اللقاء به مرتين لم أكن في حاجة للكثير من الجهد لكي أتواصل معه وأعبر له عمّا في نفسي، وأتصل بجماليات روحه.

سبعين عاماً مرت على وفاة «الطيب صالح» ولايزال اسمه حاضراً في كل المحافل والمنتديات الأدبية علامه مهمة من علامات السرد العربي والسوداني المعاصر.

حاز «الطيب صالح» على جائزة ملتقي القاهرة الثالث للإبداع الروائي العربي عام ٢٠٠٥، وتوفي في لندن عام ٢٠٠٩.

#### المراجع:

- ١/ كتاب: الطيب صالح .. عبقرى الرواية العربية، مجموعة من النقاد، دار العودة، بيروت
- ٢/ جريدة أخبار الأدب، بتاريخ: ٢٢ فبراير ٢٠٠٩

الذي كتب عنه باعتباره «زوربا السوداني» ذلك النموذج للفنان الباحث عن جذور هويته بين الشرق والغرب، انطلاقاً من قراءاته لرواياته، وكتب عنه يقول (١) :

• في وداع «الطيب صالح»

الأديب أي أديب يكون أصيلاً بمقدار ما يتمثل بيئته، ويكون معاصرًا بمقدار ما يعبر عن روح عصره، وهاتان القيمتان «الاصلية»، «المعاصرة» هما الركيزان المحوريتان اللتان يدور حولهما أدب هذا الأديب «الطيب صالح». ولعل أهم ما يثير الانتباه في فن هذا الكاتب هو أنه فنان مفكّر أو هو كاتب يجمع بين الفكر والفن، بحيث يصدر في أدبه عن خلفية فكرية عميقة، ويشكّل بهذا الأدب موقفاً حضاريّاً أكثر عمقاً وأبعد مدى، فالقضية الفكرية الملحة التي تؤرق وجдан هذا الكاتب هي قضية البحث عن الشخصية الإفريقية الأصيلة وسط طوفان جارف من أضواء الحضارة الغربية، هل يمكن لهذه الشخصية أن تؤكّد وجودها بالارتداد إلى ماضيها؟ ومحاولة بعث ما في هذا الماضي من فن ودين، أم أن هذه الشخصية لا يمكنها أن تؤكّد وجودها إلا من خلال ارتباطها بالحضارة الغربية؟

في الثامن عشر من فبراير / شباط ٢٠٠٩ فوجئ الوسط الأدبي بخبر وفاة الطيب صالح عن عمر يناهز الثمانين عاماً، وكان الطيب صالح قد احتفظ خلال حياته بصداقات وعلاقات بالكثيرين من الوسط الأدبي والإعلامي الذين اقتربوا منه وترعرعوا عليه وعلى عالمه عن قرب، لذا لا نجد أفضل من كلمات هؤلاء الكبار في الأدب والصحافة الذين استطاعوا أن يعبروا عنه وعن أدبه وعلاقتهم الإنسانية والأدبية به،

كتب عنه الصحفي اللبناني الكبير سمير عطا الله في وفاته يقول: ولد وعاش ومضى، شيئاً من النيل، دافتاً مثله، كان. صاحباً هادئاً حالماً طافقاً هداراً عارماً فائضاً رائقاً مثله كان. بمياه النيل ومزاج النيل وطعمي النيل، كتب كل حكاياته. كان حكواياً أنيقاً عميق النظر لا يفوته شيء من أحداثات وأحاديث وحوادث الضفتين.. كان يحول الشجرة إلى حكاية، والموجة إلى حكاية، والصبا والشقاء والهجرة والبقاء والتربة والفالحين والعلم العجوز والعلم الساخر وساحر القرية وأطفالها وفقرها ووصول الربيع وصوت الغابة وظلمتها العميقية البعيدة وحداء العرب وغناء إفريقيه والتيه في عالم الرجل الأبيض وألوان المدن وأضواء المدينة وإبحار العمامة البيضاء في نوتابات بيتهوفن ومؤلفات شيلي ومناحت مور، يجعلها كلها إلى حكاية يأسر بها قارئه أو مساموميه أو عارفيه. كما خصّت جريدة أخبار الأدب عدداً خاصاً عنه، جاء فيه شهادات ورثاء له من عدد كبير من الكتاب والأدباء من مصر والعالم العربي، كان منهم ما كتبه القاص المصري الكبير محمد المخزنجي (٢) :

الطيب صالح من أقرب الكتاب لي نفسياً.. رحيله يمثل خسارة شخصية كبيرة بالنسبة لي.. إنني حزين بالفعل لأنه في رأيي هو الكاتب العربي المعاصر الذي حقق التوازن الرهيف بين الشكل والموضوع في كل أعماله، وأرى أن «موسم الهجرة إلى الشمال»، رواية نموذجية في الأدب العربي



## صراع الرواية مع مصطفى سعيد

محمد علي العوض - السودان

العربية وتماسكه وإصراره على أهمية الرواية في الأدب العربي وأهمية أن يقرأها الطلاب.

يشير البحراوي إلى أن طلابه فتحوا عينيه على زوايا وقراءات جديدة من رواية «موسم الهجرة إلى الشمال» استقاد منها شخصياً هو واستمتع بها.

ومن أبرز هذه القراءات؛ نفي التصور السائد عن أن رواية «موسم الهجرة إلى الشمال» هي تجسيد للصراع بين الشرق والغرب. ويوضح البحراوي أنه على الرغم من أن هذا الصراع قائم في الرواية وحاد ويمثل عمقاً من أعماقها، إلا أنه ليس إلا صدى لصراع آخر أبعد وأكثر غوراً في داخل الرواية وخارجها؛ وهو الصراع الدائر في المجتمع السوداني ذاته. وتمثل ذلك في الصراع بين شخصين هما الرواية المشارك في أحداث الرواية وشخصية مصطفى سعيد؛ فأحدهما يمثل الشرق والأخر يمثل الغرب.

وهذا الصراع بدأ منذ اليوم الثاني لوصول الرواية لقريته.. يقول

روي الناقد الأدبي د. سيد البحراوي أنه في عام ١٩٨٥ اختار رواية «موسم الهجرة إلى الشمال» لعبقري الرواية العربية الطيب صالح ليدرسها لطلابه بقسمي اللغة الفرنسية واللغة الألمانية. وقال إن الرواية لامست شفط الطلاب وأعجبوا بها لدرجة أن غاصوا في أعماقها وقدموا عنها قراءات مختلفة ومميزة. وفي يوم ما وصل إلى رئيس الجامعة خبرٌ مفاده أن البحراوي يدرس طلابه رواية إباحية؛ فما كان منه إلا أن استدعاني، وأظهر لي الصفحات التي تتحدث فيها بنت مجذوب بالأفاظ جنسية صريحة وسألني بوجه غاضب: هل تقرأ هذه الألفاظ أمام الطالبات؟

يواصل البحراوي حكاياته التي سردها في كتابه «الأنواع النثرية في الأدب العربي» قائلاً: حاولت أن أوضح لرئيس الجامعة صلة هذه الصفحات بحقيقة الرواية وأهميتها في بنائها، لكنه رفض وأصرّ على حذف الرواية كاملاً من المقرر. وهذا أدى إلى اتساع دائرة المشكلة بيننا وتدخلت بعض الصحف وكادت الأمور أن تعقد لولا حكمة قسم اللغة



وأن التناقض بينهما لا يعدو كونه تناقضًا داخلياً في نفس الرواية، يمثل مصطفى سعيد أحد قطبيه. ويمثل الواقع السوداني وبالذات في القرية قطبه الآخر، وكلاهما تجسيد رمزي لما يعتمل في نفس الرواية من تناقضات بين القيم التقليدية بثباتها المتدل، والقيم الغربية بتناقضاتها القاتلة.

الراوي في «موسم الهجرة إلى الشمال» برغم أنه راوٍ مشارك في الأحداث إلا أنه يُعد أيضًا المتلقى الأول للحكاية، والمتأثر بكل تفاصيلها وانعكاساتها، والصراعات التي تدور بين شخصياتها.



البحرواي: «في اليوم الأول كان الراوي سعيداً بعودته بعد أن قضى سبع سنوات في أوروبا وإنجلترا تعلم خلالها، وهذه السعادة يمكن التقادتها بهوله من بين ثانياً مقطع: (أنظر إلى جذعها القوي المعدل، وإلى عروقها الضاربة في الأرض، وإلى الجريد الأخضر المتهدل فوق هامتها، فأحس بالطمأنينة، أحس أنني لست ريشة في مهب الريح، ولكنني مثل تلك النخلة، مخلوق له أهل، له جذور له هدف) .. ويفرض هذا المقطع علينا أن نقرأ ما وراءه، وهو أنّ الراوي كان مهدداً بفقدان هذه الأصلة والجذور الثابتة حين كان في الخارج في - أوروبا - ولكنه كان سعيداً حين عاد إلى قريته التي وجدها كما هي.

غير أن هذه السعادة لم تدم كثيراً، ففي الصفحة الثانية من الرواية مباشرة تبدأ انفعالات التوتر والقلق، وتبدأ أولى بوادر الصراع لأنّ الراوي يكتشف أنّ من بين المستقبلين شخصاً لا يعرفه وهو «مصطفى سعيد»، وتبأ رحلة التعرّف على هذا الشخص وإثارة الأسئلة.

ويورد البحرواي نصاً يرى أنه يصف تماماً ثيمة الصراع في الرواية؛ وهي لحظة اقتحام السر؛ سر مصطفى سعيد: (أدرت المفتاح في الباب فانفتح دون مشقة. استقبلتني رطوبة من الداخل ورائحة مثل ذكري قديمة. إنني أعرف هذه الرائحة، رائحة الصندل والسنن. وتحسست الطريق بأطراف أصابعي على الحيطان. اصطدمت بزجاج نافذة. فتحت مصاريع الزجاج وفتحت مصاريع الخشب. فتحت نافذة أخرى وثالثة. ولكن لم يدخل من الخارج سوى مزيد من الظلام. أوقدت ثقاباً. وقع الضوء على عيني كوقع الانفجار. وخرج من الظلام وجه عابس زاماً شفتيه أعرفه ولكنني لم أعد أذكره. وخطوت نحوه في حقد. إنه غريمي، مصطفى سعيد. صار للوجه رقبة، وللرقبة كتفان وصدر ثم قامة وساقان. ووجدتني أقف أمام نفسي وجهًا لوجه. هذا ليس مصطفى سعيد. إنها صوري تعُبُّس في وجهي من المرأة).

وتبدو شخصية مصطفى سعيد في هذا السياق كما يصف فخري صالح وكأنها حلّت في شخصية الراوي أو كان جرثومة هذه الشخصية قد أصابت بعدواها الراوي الذي رأيناه ساكناً مطمئناً قبل تعرفه على مصطفى سعيد وقصته.

ويتواصل هذا الصراع حتى بعد اختفاء مصطفى سعيد الجسدي، فدوره في الرواية لم ينته بعد؛ وإنما بقي ممثلاً في تراثه الذي عهد به إلى الراوي: الحجرة / الأولاد / الزوجة.. فالراوي أخذ يرعى هذا التراث حين احتفل بختان الولدين وزار الزوجة حين علم أنَّ ود الرئيس يرغب في أن يتزوجها، وعرض عليها الأمر فرفضت، وشعر في رفضها بأنه ليس ولاه لزوجها فحسب، وإنما نوع من الحنين الخفي له هو شخصياً.

وأشار إليه محظوظ في الرواية حين قال للراوي: «لماذا لا تتزوجها؟». يضم البحرواي الراوي بالهزيمة والوحدة، لأنّه لم يتخذ قراراً بالزواج من حسنة بل سافر إلى عمله في الخرطوم، وحين جاءه خبر قتل حسنة «ود الرئيس» ومقتتها أيضاً عاد إلى البلدة منزعجاً ومؤيناً نفسه لأنّه لم يختار ولم يقرر ولم يفعل، وأنّه لم يستطع أن يكون على قدر الأمانة التي عهد إليه بها مصطفى سعيد، وينفي البحرواي أن يكون المجتمع وتقاليده هما السبب في هزيمة الراوي وعدم اتخاذه الخطوة، عازياً الهزيمة لتكوينه الداخلي وخوفه من مصطفى سعيد؛ نتيجة الصراع والتناقض داخل شخصية الراوي والذي يرمي للتناقض القائم في الواقع السوداني في الخمسينيات والستينيات.

ويرى البحرواي أنّ مصطفى سعيد ما هو إلا وجه من وجوه الراوي،



## سليم بركات يوجّه جائزة بوكر

محمود الرحبي - عمان

ليس المقام هنا الطعن في قرارات لجنة تحكيم جائزة بوكر في دورتها الحالية، والتي أعلنت في مراكش أخيراً القائمة القصيرة، فربما ليست رواية سليم بركات المشاركة هي الأقوى ضمن نتاجه الغزير والثري، كما أنّ البوكر ليست مقاييساً نهائياً، فهي ضمن المقاييس الذوقية وليس النقدية بالضرورة، بالنظر إلى أن بعض مُحْكِميها هم من مجالات خارج الاشتغال النقدي، إذ هم نقاد وكتاب أدب وإعلاميون ومتجمون. ولكن الملفت (وربما الجميل) أنَّ من يُلْفَت الأنظار ويوجّهها ليس الفائز أو الصاعد إلى القائمة القصيرة، كما يحدث عادة، وإنما كاتب «أقصى» من هذه القائمة. مرد ذلك الاحترام الذي أبداه القراء تجاه تجربة سليم بركات، وتشوّفهم المستمر للاطلاع على جديده، وهو في ذلك كله يتّسقون معانقة مجده التجدد والأحفوري، والذي كانما يمتحن من منجم لا ينضب معينه، ولا ت Ferd ثرواته. كاتب يشتغل على الكلمة قبل الجملة وعلى العبارة قبل الفقرة. وهو بذلك يترك لنا «دروساً» عديدة في الكتابة والقراءة، ودرساً أهّمَ يحفّزنا على السعي إلى معرفة مدى ثراء لغتنا العربية. إنه يذكرنا بأنَّ العربية منجم أو بحر متجدد من المخلوقات والكافيات، ومعجم يصعب حصر اشتقاقاته وجمالياته. هذه اللغة النبيلة التي يستحيل التتبُّؤ بمدى قدراتها التوليدية الهائلة. يضعنا ذلك كله أمام كاتب استثنائي عرف كيف يتجدد مع هذه اللغة، وينصهر في حقولها، ليستخرج لنا منها كل مرة ما أينع من الشمار، وصفاً من العسل وحلاً ولذّ... وكل جائزة وأنتم بخير.



ما إن أعلن عن القائمة القصيرة للجائزة العالمية للرواية العربية بوكر، حتى توجّهت الأنظار نحو الروائي السوري سليم بركات. جعل هذا الحدث أنظار المهتمين تتجه نحوه، ويتوقفون مليأً للتفكير والتدرّب. وقد حدث هذا في مرّة سابقة، بعدما أعلن عن رواية له ضمن القائمة الطويلة. من بين كل الأسماء، كان اسم بركات ما شدَّ الأنظار وأثار التساؤلات، دوناً عن غيره، بفضل تراثه الشعري والروائي الزاخر، وأيضاً بفضل طبيعة ما يكتب هذا العاشق حد التصوف لغة العربية. ولعله ليس من محض الصادفة أن يرتبط اسم سليم بركات بشاعر كبير، هو محمود درويش، وبمجلة الكرمل الرائدة. وقبل ذلك ارتبط اسمه بالقضية الفلسطينية، ولازمها طويلاً. لمَعجم خاصٌ ثريٌ وموزع، ينثره عبر رواياته ودواوينه الشعرية وسيره الذاتية، معجم مدهش. وكما في أشعاره، كان سليم بركات في نثره الروائي أصيلاً في التعبير عما يعرف ويتخيّل من تفاصيل ينتمي معظمها إلى فضاءات طفولته وحياته في بلاده، سوريا، بشخصيتها وعوالمها وأحداثها ومحطاتها. بعد إعلان القائمة القصيرة لروايات جائزة بوكر، كتب مدحون أنَّ بوكر خسرت الكثير، حين استبعدت سليم بركات من القائمة القصيرة، وذهب آخر إلى حد المطالبة بمحاكمة لجنة التحكيم للجائزة. وإذا كان بعضهم قد حاول التهوي من وقع هذا الغياب، كما فعل أحدهم، وهو يكتب أنَّ «المشكلة في النصوص وليس في اللجان التي تختر من المعروض»، فقد هاجم آخرون أعضاء لجنة التحكيم، وقالوا إن بعضهم «لا علاقة لهم بالرواية ولا بالنقد الأدبي».. وطالب آخر «بنشر محاضر جلسات التحكيم، لو كانت هناك تقارير تُنجَز أصلًا». بل ذهب أحد المهتمين إلى حد المطالبة «بفتح تحقيق دولي حول إقصاء سليم بركات من اللائحة القصيرة»! .. داهباً إلى أنَّ الجائزة «لا مصداقية لها».

لم يُعرف عن سليم بركات شغفه بالجوائز كثيراً، على الرغم من استحقاقه كل تكريمه؛ فقد اعتذر، على سبيل المثال، عن استلام جائزة الأركانة للشعر في المغرب، إذ لم يذهب إلى الرباط لاستلامها، فجُحِّب عنه، ثم كتب منهشًا: كيف تُربط جائزة بضرورة حضور صاحبها؟! ولعلَّ مرد اندهاش القراء من خروج رواية سليم بركات من المنافسة على جائزة بوكر أنَّ مشروعه في الكتابة الروائية هو في الأساس ضدَّ الاستهانة اللغوی السائد في كتابتها، فقد جاء هذا المشروع في جوهره مضاداً للأسلوب الإنساني التقريري الذي تُكتب وفقه روايات عربية كثيرة حالياً، إذ يعتمد بركات على لغة تتّسق إلى «لغة الخاصة»، كما سماها الجاحظ، في مقابل «لغة العامّ»، لغة مصاغة بتروّ وتأنّ، وملفّعة برداء من «البلاغة الملكية» كما أطلق عليها عبد القاهر الجرجاني.



## مراجعة رواية «أن ترحل» للطاهر بن جلون

ريم أحمد - الأردن



بعد الرحيل عن الأرض والبحث عن الفردوس الهاجس الذي يُؤرق الكثيرين الباحثين عن السعادة بين أزقة المهجّر وشوارعه... أولئك الذين افتقدوا معاني الحياة في أوطانهم فباتوا يطربون أبوابها عند الغير لعلها تستجيب لهم وتفتح.

والشاب المغربي ليس استثناء فهو كغيره يحاول تجاوز مرارة الواقع وضحالة الوضع المعاش الذي استنزف طموحاته وأحلامه وتركه مهمشاً نهباً للضياع والانتحال.

وفي روايته «أن ترحل» حاول ابن جلون الوقوف على هذه القضية التي باتت تُؤرق أهل موطنها الأصلي بل لأنّ أكثر دقة وقف على قضية ذات فرعين أساسين وهي الضياع: الضياع في الوطن... والضياع في المفترج... وما بينهما من ذوبان الهوية وتلاشي ملامح الذات... وخبو الروح وربما موتها.

فمن خلال عدة شخصيات قدّمها في الرواية وأهمها شخصية الشاب الجامعي الخريج «عاذل» رصد مرض المجتمع وقتامته والذي دفع بأبنائه للبحث عن الوطن البديل والأرض الخصبة التي تعطي وتمنح بسخاء وهي في الرواية إسبانيا الحلم الذي يصبّو إليه شباب طنجة وقتياًها بعد أن ضاقت بهم فلسفتهم أحالمهم بعيداً عنها... وسلب فقرها كرامتهم واغتصب عقّمها خصوبة فكرهم فصاروا ظللاً تقابل شواطئ إسبانيا التي لا تبعد سوى ١٤ كيلومتر بانتظار قوارب الموت لتحملها إلى هناك إما جثثاً أو خيالات ما زال فيها شيء من النبض. تلك القوارب التي تحمل آمالهم بحياة فضلى خالية من الأوساخ والعزّ والفاقة... عالم آخر يعيد إليهم الأنّا الضائعة التائهة المتخبطة هنا وهناك... هي نفسها القوارب التي قد تكون المحطة الأخيرة لهم في هذا العالم والتي ستهدي الشاطئ جثثهم غير آبهة بإنسانيتهم وبشريتهم... أخذت منهم فقط ما كانت تبحث عنه وتبتغيه «المال» الذي طالما تعبوا في جمعه من أجل العبور إلى الجنة المنشودة والبعث هناك من جديد.

وثم... الذين تنسى لهم الوصول إلى الضفة الأخرى هل استطاعوا التأقلم ويدء حياة جديدة خالية من المنففات... ابن جلون ينقل لنا تفاصيل هذا العالم الآخر المتوهّم الذي ظن الوافدون إليه أنه أرض

ضربيته القسوة واعتبارك سلعة رخيصة تباع وتشترى... كم هي مؤلة الرواية بأبعادها الإنسانية ومقرفة بتفاصيلها الدقيقة التي لم تسمن النص أو تقنيه.

أن ترحل... أن تعود... هنا جوهر هذا العمل الأدبي... أين يقف المهاجر الذي اكتشف زيف الهجرة... بات الآن يعيش صراعاً بين ما كان وما تمنى وما هو عليه الآن... لم يعد باستطاعته العودة ولا يملك تذكرة المضي بعيداً... خيبات متالية كل واحدة تفضي إلى أخرى أكثر مرارة... وبالمحصلة فقدان بريق الحياة والصلة بكل ما هو جميل والدنو نحو الموت الذي يتخذ أشكالاً كثيرة... فالحياة تفقد قيمتها عندما تموت الأشياء الجميلة فيها.

للحلم ثمن... لكن للغربة أيام تسلب منا شيئاً ذلك أم أيينا... وما بين الوطن والاغتراب عنه فواصل قد تأخذنا بعيداً... أو تزلق بنا فلا نعود كما كنا أبداً... لأننا سنكون بأرواح أخرى غير التي عهداها... أن ترحل... تجربتي الثانية مع هذا الكاتب وأظنهما ستكون الأخيرة... قلمه جميل لكن طريقة طرحه للفكرة وإسرافه في الوصف الذي لا طائل منه غير مستساغة بالنسبة لي... فجمال الصورة بالنسبة لي يمكن بطريقة التعبير عنها بمفردات راقية تحرم القارئ لا أن تكون مجرد كلمات فجة تجعله يشعر بالغثيان... لكل مجتمع قاموسه اللغوي وعاداته وتقاليده... لكن اللغة العربية بأساليبها المتعددة وتراثها الغزير اجتازت الخصوصية وجعلت من يكتب فيها يبحر بقلمه ليقدم للقارئ لوحة فنية تحرم ذاته... ابن جلون أبجر في الفكرة لكنه أمات جمالية اللغة فلم يترك الأثر المحبب لعاشق الضاد.

بالهواء لا يستطيع الحال الوصول إليها بالسهولة التي كان يظنها... فعازل وأخته وغيرهم من شخصيات القاع المغربي الذي حققوا حلمهم بالهجرة إلى إسبانيا اكتشفوا متأخراً أنهم خسروا كرامتهم مرتين: الأولى في وطنهم والثانية وهي الأكثر مرارة في البلد التي طالما تفتقوا بها وحلموا... لكن الخسارة الأولى لم تصب بهم مقتلاً كالخسارة الأخرى التي عرّتهم وكشفت سوءاتهم وفضحت خبائهم... في طنجة لم يعرفوا معنى الوطن والحنين إليه... لكن هناك عرفوا ما معنى أن تظل غريباً حتى لو حاولت التعايش... ما معنى أن تستغل من أجل تحقيق غايات الآخرين غير المستساغة... هناك تموت إنسانيتك على مراحل تقصص لك كل واحدة منها عن المعنى المر للغربة واللذة المستساغة لكلمة وطن.

طنجة... إسبانيا... المستعمر - بفتح الميم الأخيرة - والمستعمر بكسرها... ما زالت تلك العلاقة قائمة بحقيقةها الخفية التي سعي ابن جلون لبتها في نصه الروائي لعل القارئ يلتقطها فتتضخم له الصورة... فصور الاستعمار لا تقتصر على سلب الأرض بل تتعدى ذلك إلى الفكر والحلم والأمل وكذلك الجسد... فمن هاجروا إلى هناك - حسب ما جاء في الرواية - تجلت لهم أكذوبة الهجرة من أجل الحصول على شيء مادي فقط بغض النظر عن طريقة الوصول إليه... منتهجين فكرة الغاية تبرر الوسيلة... مما جعلهم بالنهاية مجرد أدوات ودمى تحركها قوى أخرى.

أن ترحل... الرحيل باختيارك عن أرض لم تعشقاً إلا عندما عطشت مائها... لم تحبها إلا عندما اشتقت لترابها... ذاك البعد الذي كانت



# رواية «اليمني»

## لشذى الشعيبىي روایة جسدت الصراع القيمي في المجتمعات العربية

محمد الخير حامد - السودان



من ناحية الهيكل، والبناء؛ فالرواية حافلة بالأحداث والشخصيات والمشاهد التي تستحق الوقوف عندها لكن الكاتبة وفقتُ بشكل كبير في بناء الشخصية الرئيسية في الرواية، ونجحت في أن تخلق من شخصية رأفت (اليماني) ما تريده. كان رأفت - بنظر أفراد أسرته وأصدقائه المصريين - يمنياً كامل الدسم. وصفة اليماني ليست في جنسيته أو جنسية والده، وإنما في توابعها السلوكية والقيمية الأخرى، فالرجل كان بدويًا، ملتزماً بعادات مجتمعه المقيدة لحريات المرأة لدرجة بعيدة، بل ومتزماً اجتماعياً تجاهها. كان يحمل في مخيلته رؤيته السالبة تجاه المرأة، وبالشخص المصرية، فهي بنظره لا ضمان لها، لا يمكن أن تتوقع منها شيئاً سوى الخيانة. كان مصاباً بلوحة نفسية يمكن وصفها بـ«متلازمة المرأة المصرية الخائنة»..

وبالرغم من قدرة الكاتبة شذى على استخدام لغة وسطى - العربية بشكلها البسيط، العام - إلا أنها فضلت أن توظف اللهجتين المحليتين «اليمانية، والمصرية»، لتجسيد الصراع النفسي والاجتماعي، وحركة حوار الشخصيات في الرواية. مما أضافت الحيوية عليها وزاد من تفاعلها وتنميتها البناء السردي والحبكة الروائية. فبمثل هذا الحوار البسيط بين رأفت وصديقه كمال؛ استطاعت كاتبة الرواية عكس ما يدور في المجتمع اليمني:

- هي.. يا ابن المصرية.

- أنا أسمي رأفت، ما تجيبيش سيرة أمي هنا !

وسيلاحظ القارئ عند وصوله إلى هذه الأسطر دخول كمال إلى المنطقة النفسية الحساسة التي تسببت في عقدة بطل الرواية النفسية والاجتماعية بسبب المرأة، فقوله:

• إيش تذكر إن أمك مصرية! ناهي قول لها عيب.. عيب تخرج بشعرها سع الأجانب.. احنا هنا يمنيين ما يسبرش تخرج الواحدة بشعرها زي بنات السوق..

جعل البطل يتهماً للصراع الدفاعي، والآخر يقذف بالعبارة التي أشعّلت النيران:

• أشتيك تجلس في البيت سع الحرير، ولا تجي للحارقة تلعب بها.. وإلا بأكلم كل أهل الحارة إيش شفت في بيتك.. وأملك الزانية والخائنة.. يا ابن زنا..

لذلك لم يرض البطل بقوله، وتعارك معه بنفسه وتيرة وقوفة العراك النفسي المستعر داخله.

في روايتها «اليماني»، الصادرة في طبعة ثانية بتاريخ يناير ٢٠١٩؛ عن منشورات دار لوتس للنشر الحر بمصر؛ تُقدم الكاتبة اليمنية «شذى الشعيبىي» حكاية اجتماعية قيمية تفوص في تعقيدات حياة مجتمعين من المجتمعات العربية. وبالرغم من أن المنطقة العربية ومجتمعاتها تُعد متوافقة نسبياً، بل ومنفذة إلى حد كبير، في تقاليدها وعاداتها المجتمعية؛ إلا أن رواية مثل «اليماني» كشفت بسهولة مدى الفوارق المجتمعية والقيمية لدى مجتمعات المنطقة.

تدور أحداث الرواية في بلدين عربين هما اليمن ومصر. وتحكي عن قصة شاب «رأفت» متزاوج الهوية، من أب يمني، وأم مصرية، تعارف والده أشداء دراستهما الجامعية بمصر، وعاشا قصة حبٍ جميلة تُوجّت في النهاية بالزواج. الشاب اليماني يعيش حياته ويتربي في اليمن، فيتشبع بثقافتها وقيمها الاجتماعية، وأعراضها وتقاليدها، لكن ظروف الدراسة ترجعه إلى مصر مرة أخرى. المكان الذي تعيش فيه والدته المنفصلة عن والده نتيجة لاصطدامها بقيود المجتمع اليمني، وتعقيداته، وعدم استعدادها للتضحية بما ترغب فيه من حريات، وحياة افتقدتها، بعد خروجها من مجتمعها المصري. يلتقي رأفت هناك بأسرته الممتدة من جانب الأم، ويجد نفسه منغمساً في أتون الثورة المصرية، ومسانداً لرفاقه من بنات خالته، ويرجع بها إلى اليمن، أن يتزوج بطريقة درامية منكية من بنت خالته، ويرجع بها إلى اليمن، لتبدأ حياته الجديدة المليئة بالإثارة والمشكلات.

رواية اليماني هي رواية صراع القيم والعادات والتقالييد في المجتمعات العربية. فبطل الرواية يصطدم منذ بداية حياته بصراع اجتماعي قيمي محتمد بينه وبين المرأة بشكل عام، والمصرية بالتحديد. يبدأ الصراع بوالدته أولاً، ثم يمتد ذات الصراع النفسي إلى زوجته، ويستمر إلى أخته التي تقع في حب مصرى أيضاً. ويظل البطل مأسوراً بأفكاره وعُقده القيمية الاجتماعية إلى نهاية الرواية، ولسان حاله يقول: «اللعنة على مصر والمصريين.. ما الذي فعلوه بأسرتي السعيدة؟».

رواية «اليماني» هي كذلك رواية المكان.. فالكاتبة قدمت من خلال وصفها لشاهد الرواية صورة مُقرَبة وجليّة للمجتمع اليمني الذي قليلاً ما تناولته الروايات العربية. وهي أيضاً رواية فلكلورية بامتياز، لأن القارئ عرف من خلالها الفلكلور والترااث اليمني الخاص بالمبسوست الشعيبة وأشكالها وأنواعها وتقويتها وحالات ارتدائها.



# تحركات الشخص

زيد الطهراوي - الأردن

ومخالفتهم لتعاليمه، واهتمت الرواية بهؤلاء الذين يستقوون على الضعيف ويظلمونه، وعلى الفساد ممثلاً بالرشوة وما فيها من خيانة وتعاونة على الظلم، وسلطت الضوء على النصارى الذين يحسنون خلقهم لجلب الناس لدينهم مع أنه ورد ما يدل على مخالفتهم لهذا الخلق.

عند ذكر استعمارهم لبلادنا وتدنيهم للمسلمين ولم يغفل الكاتب المودن موسى تلك العاطفة التي تسمو في بلاده فتورق أشجار المحبة والتعاطف وتشرب التسامح والمساندة وبذل الغالي والنفيسي لمساعدة صاحب الحاجة، أما في بلاد الغرب فلا تبصر إلا المادية الطاغية على العواطف الإنسانية.

## • سليل ا شبئيلية

أما «سليل ا شبئيلية» فهو المغربي المسلم من أصول أندلسية عمل بوصية والده في إحضار تراب ا شبئيلية إلى المغرب في تصميم من الكاتب على التأكيد بأن الحنين إلى الجنون مغروس في القلب، ولا شك أن هذا الحنين مغروس في قلب كل مسلم فقد كثرت القصائد التي تتغنى بالحنين إلى مجد المسلمين في بلاد الأندلس، وإذا قدر الله لنا الرجوع إلى الأندلس فسوف نضرب للعالم أروع الأمثال في المحبة والسلام والتعابير المبنية على الرحمة والتسامح.

أما فلسطين فهي كالأندلس لا تقل عنها أهمية في ضمير كل مسلم وإذا أردنا الحديث عن البناء الفني، فقد جاءت الرواية مزيجاً من العاطفة الصادقة والخيال المجتّح والصور المبتكرة مما يبشر بمستقبل أدبي زاهر للروائي الشاب «المودن موسى».

يتمتع الكاتب بحرية في أحداث روايته؛ فيبدأها بداية سعيدة وينهيها نهاية مأساوية أو يعجب بالتقاوئية وإن كانت على حساب الواقع.. على هذا فإن الشخص أيضاً يتحركون لا بحربيتهم بل بحرية الكاتب فيضحكون ويبكون ويسعدون ويبكون كل هذا بأمر وموافقة من الكاتب، أما الكتب التي تعتمي بالسيرة فقد لا يستطيع الكاتب أن يسيطر على الأحداث والشخص فيها.

## • رحلة الضياع.. ذكريات لاجئ

فلو تمحضنا كتاب «رحلة الضياع.. ذكريات لاجئ» للكاتب الفلسطيني «جمعة حماد» لوجدناه ينقل صورة طبق الأصل عن حياته في بلده «بئر السبع» وهي أكبر مدن «النقب» وذكرياته هناك وشخصيته التي تعكس ثقافته ثم يصور سقوط «النقب» تصويراً دققاً ولا ينسى ارتفاع الشهداء في شجرة ويشحذ الهمم، أما الكتاب الذين سردوا قصصاً تعالج أفراداً أو مجتمعات فقد تحكم بعضهم في سير الأحداث والشخصوص فبدأوا بذلك كله وأنهوا بما يستسيغه البعض وينكره آخرون.

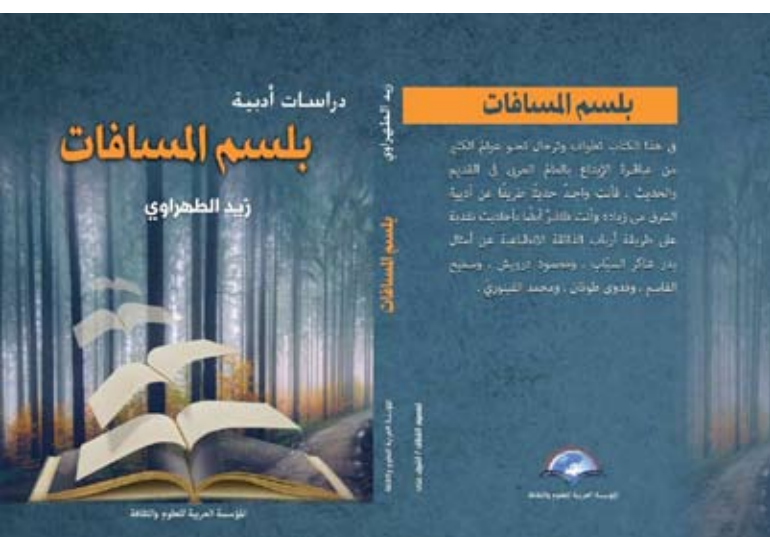
## • الأشجار وأغتيال مرزوق

وفي رواية «الأشجار وأغتيال مرزوق» للكاتب «عبد الرحمن منيف» تجد أحداثاً مقلقة غير منطقية؛ فمدرس الجامعة «عبد السلام منصور» هجر وطنه بسبب تكميم الأفواه ليلتقي بـ«إلياس نخلة» الذي هجر وطنه أيضاً بسبب المصائب التي ألماه به وخسارته للمال الذي ورثه عن أبيه وينتهي المطاف بـ«عبد السلام منصور» إلى أن ينتحر بعد أن يموت صديقه «مرزوق» قتلاً... إنها أحداث متراقبة لأن من كتبها يريد أن ينهي روايته بطريقة سريعة خشية الملل؛ ولكن المتعمن يدرك أن الكاتب يريد بهذه الأحداث المأساوية المتكررة أن يثبت أن المواطن العربي مهزوم من الداخل وهو معرض للانهيار في أي لحظة.

## • سليل ا شبئيلية

في سليل ا شبئيلية يبدع الباحث والروائي المغربي «المودن موسى» في جلب الأنظار وتهيئة الأجواء العاطفية للاستماع إلى أحداث الوطن الحاضر الغائب فلا يملك القارئ لهذه الرواية الحائزة على أسرار ومشاعر صادقة إلا أن يتفاعل مع الأشواق وال عبرات والأفكار القيمة فستستطيع من خلال قراءتك لـ«سليل ا شبئيلية» أن تقف على كثير من العادات العربية التي تحبها النفوس وتعتز بها وعلى تلك العادات التي تشمئز منها النفوس لما خالفتها لقيم ديننا، وإن صدرت من إمام مسجد أو مدرس دين جاهل.

لقد عالجت الرواية مأساة السعودية والسحر التي حرمتها الله في كتابه الكريم وسنة نبيه المطهرة وبيّنت أن سبب نفور الناس من ديننا هي السلوكيات التي تصدر من الملتزمين بالدين مع جهلهم به وبأخلاقه



# ما وراء

## اللغة في رواية هاني حجاج «تحت الجبال والمدن»

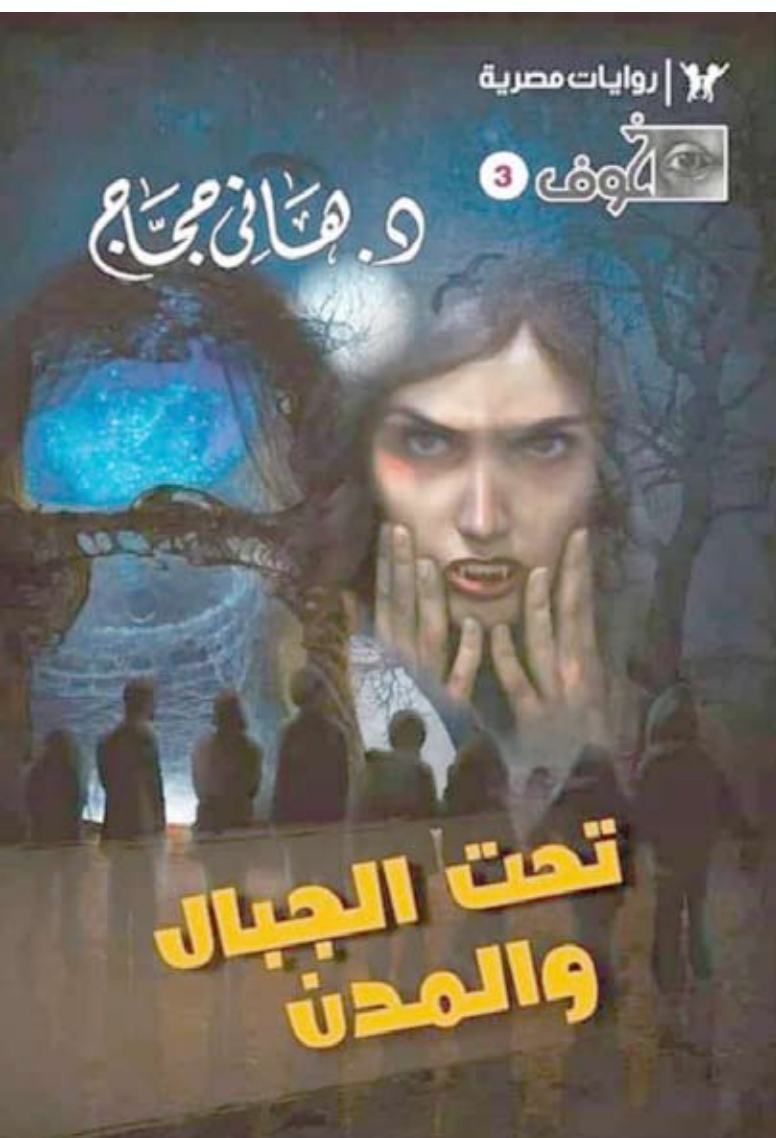
د. إبراهيم غريب - مصر



الدنيا العملية تتلخص في مجموعة من الغايات وعندما تتحقق غاية محددة تموت الكلمة إن هذه الدنيا لا تقبل الالتباس أو الغموض بل تستبعده أستبعاداً، وهي تتطلب السير إلى الغايات من أقصر السبل، وهي تخنق على الفور العلاقات المنسجمة لكل حدث بمجرد تولدها في الذهن. وعند تطبيق هذه الرؤية على الرواية نجد أنها عملية ترتيب

العلاقة بين ما وراء اللغة واللغة الأولى، في رواية «تحت الجبال والمدن» للدكتور هاني حجاج، الصادرة مؤخراً عن «الشركة العربية الحديثة، القاهرة» أو بين السرد والحوار قائمة على أساس أن السرد يحيل لغة الحوار إلى قسمة ثنائية مركبة بين الشكل والمضمون فهو يستخرج من الشكل محتواه ليفيض أغراض الرواية الأبعد من تفسيرها المباشرة في حبكتها ذات الغموض البوليسي والبعد الميتافيزيقي. ربما كان هذا الإحساس مزعجاً في أغلب الأعمال، فهو يجعل من عملية «الخلق» وسيلة إلى غاية وهو يؤدي إلى الإسراف والبالغة، بل أكثر من ذلك إنه يميل إلى إفساد متعة التصديق الساذجة، التي تنشأ منها متعة الخلق الساذجة، وهي عصب كل قراءة. فلو أن الكاتب فهم نفسه أكثر مما ينبغي، ولو أن القارئ بقى منتبهاً طوال الوقت، فماذا يكون المصير المتعة، مادا يكون مصير «الأدب»؟ إن هذا البحث داخل النفس في الصعوبات التي يمكن أن تنشأ عن «الوعي بالذات» مع اتخاذ الكتابة مهنة، يمكن أن يفسر بعض الاتجاهات كالتى كانت أحياناً سبباً في الانتقادات التي وجهت إليها، فقد أخذ على بعض المبدعين مثلاً أنهم ينشرون القصيدة الواحدة بصور متعددة، لكن الأمر هنا مختلف إذ يتعدد صدى النغمة الأساسية للرواية ويتجلى بطول الأحداث وعرضها مؤكداً حالة الصدام بين الماضي ممثلاً في العشيرة التي تسكن الجبال وبين الحاضر تمثله مجموعة الأصدقاء التي تواجه العشيرة المخيفة وهم بعد أطفال ثم يتصدرون لها وهم في شرخ الشباب بقيادة راوية الرواية «هادي الحجار» الذي يشير اسمه إلى طبعه المتأمل ووراثة المقاومة الصخرية عن الأجداد، فحتى لو نسي الجميع مازال هو يتذكر.

تبدأ الرواية بمقاطع سردية وصفية بلغة شاعرية، إن الشاعر يعرف بمقتضاته وبما يبيحه لنفسه من حرفيات، وهو في الحالين يختلف عن معظم الناس، ويختلف الشعر عن النثر في أنه ليس بالقيود نفسها كما أنه ليس بالحرية نفسها إن جوهر النثر هو الفناء، أي أن «يفهم» ويدرك، ويقضى عليه إلى الأبد، وتحل محله كلية الصورة أو الحافظ الذي يدل عليه رفعاً لمصطلحات اللغة، فالنثر يتناول دائماً دنيا التجارب والأفعال، وهي الدنيا التي ينبعي لمدركاتنا وأفعالنا أو مشاعرنا فيها أن تتلاءم آخر الأمر إدراها مع الأخرى، أو تستجيب إدراها للأخرى بطريقة واحدة: هي طريقة التوافق والتطابق. إن





مستويات فهمنا لطبيعة المواجهة من خلال مستويات تفكير كل واحد من الأبطال، لقد أفاض «كولن مكيب» في بيان هذه المسألة وضرب لها العديد من الأمثلة وعنده أن النص الواقعى الكلاسيكي يمكن تعريفه بأنه النص القائم على هيراركية مستويات الخطاب التي يتالف منها، الأمر الذي تناوله المؤلف في هذه الرواية ببراعة، إذ نجد لغتين مختلفتين تمثلان في الحوار بين الأطفال، وبين المحيط الخارجى معهم وهم كبار، ثم التلميح إلى اللغة الأولى وقت العودة لتذكرة القارئ بروح البداية. بل إن الهيراركية التي تتصدّها هنا لا تشیر في الرواية إلى الفارق بين حوارين فحسب، بل بين الحوار في مجموعة وبين السر نفسه الذي يتخالل الحوار وهو الكلام الذي يتخالل الحوار ويكتفف معانيه وبطريق عليه لفظ ما وراء اللغة ودائماً يأتي في ضمير الغائب ومناقشة صلته بالحقيقة التي تكشف عنها وتبيّنها لغة السرد.

بل يطالعنا في الرواية فصل هام يبدو مقتحماً كإشارة تباهية بين الأب وزوجته المنسوسة وبين الحوار حوار إضافي من مطالعات الأب الدينية المسيحية تترجم ما يمكن أن تستشفه من وجهات نظر خفية ودخيلة، والخطاب الذي له وضع تميّز هنا يظهر في الجزء غير الحواري الذي يصف الحقيقة النفسية التي تخامر الشخصيات في السرد الذي يسيطر عليه ضمير الغيبة دائماً والذي هو مبدأ الرواية في مجموعة بالرغم من تحرر الكاتب من أنا الرواية الذي بدأ به الأحداث، فالحقيقة التي يشتمل عليها جوهر النص لا يدركها حتى البطل الرئيس «هادي الحجار» وهو الذي يبدو كأنه كلي المعرفة من البداية مما يلقي عليه بروح إنسانية عادية، ولكننا ندركها نحن القراء لأن السرد أفضى بها إلينا.

هذه الأقوال المنتشرة كالرخارف المشتلة بين هيكل محكم تعطى فكرة عن خواطر كاتب ومتأمل وهو يحضر التعليق على أحد أعماله الفلسفية فهو يرى فيه ما كان ينبغي أن يكون، وما كان يمكن أن يكون، أكثر مما يراه كما هو كائن، فماذا يمكن أن يشير اهتمامه أكثر من النتائج التي تصل إليها دراسة مدققة، والانتبهات التي يستمدّها شخص آخر من هذا العمل؟ إن الوحدة الحقة للرواية ليست في داخل ما يعتمل من أفكار وخواطر في نفوس ونوايا شخصياتها بل ما رماه المؤلف في شايا النص تحت الأرض في عمق الجبال ككنوز دفينه أو أشباح تسكن التقاليد والترااث تمثّلها العشيرة الغامضة، وبين المدن التي ينوب عنها الأبطال بصفتهم رموز الحاضر والغد، لقد كتب المؤلف «مقطوعة» رواية لا روائية فحسب لثمانية أبطال في حيز محدود لكنّي لا أستطيع أن أسمّعها إلا عندما يعزّفها شخص آخر بروحه وعقله وهو الراوي في الأحداث، الصديق المخلص للمجموعة «هادي الحجار». ولذا أجده الجهد الذي بذله المؤلف قريباً جداً إلى ذهن القارئ اليقظ لقد سعى إلى تحديد أغراضي بعناية ملحوظة ودأب شديد. لقد استخدم إزاء هذا النص المعاصر العلم الواسع نفسه والدقة المتشددة نفسها في رسم الخطوط العامة لبناء هذه القصيدة الروائية بأبطالها في مصر «مها وأحمد ومحمد وزيّن وهادي والمجموعة» وأمريكا «ديفيد والقوى» المخابراتية الأمريكية والبريطانية الاستعمارية، كما أوضح تفاصيلها بإشارته إلى تلك العبارات التي لا تفتّأ تردد بذاتها، والتي تكشف عن ميلو خاصّة للعقل واتجاهه لتكرار عبارات لها دلالتها.. هناك كلمات تتردد داخل نفوسنا أعلى من جميع الكلمات الأخرى، وكأنّها الأنغام الأساسية لأعمق أعمق طبيعتنا..

# «شاعرٌ وضابطٌ وأريكة وأمرأة»

قراءة في ديواني «أبيض شفاف» و«كامل الأوصاف»  
لسمير درويش

سمر لاشين - مصر



«أبيض شفاف» ديوان لشاعر خمسيني لن ينتحر بسهولة، لأنه قادر دوماً على ابتكار عالم هادئ وسط صخب الحياة. سمير درويش في هذا الديوان يتخد من اليومي والمشاهد الحياتية التي يمر بها مفردات يبني بها قصidته، ديوان - كتب في حوالي ١٠ شهر يحتوي على ٤٨ قصيدة في ١٢٢ صفحة - يجسد يوميات رجل صامت، رجل يشبه ضوءاً يتسلل من النوافذ المغلقة، شاعر ترهقه خيالاته، يخبي ثورات داخله، في حين أن ملامحه تتصف بالهدوء التام.

ثمة - مفردة تكررت كثيراً في الديوان - أشياء كثيرة تحاصره، أهمها على الإطلاق «ثمة امرأة»، امرأة وحيدة لا تعرف أنه بعيد جداً ووحيداً... وأنه يبحث عنها.

سمير درويش يخلق الأنثى في خياله ثم يهرب منها، يخاف أن تزاحمه في الواقع ويتفادى وجودها، ويمر بهدوء جانبها إذا صادفته في النص، هو رجل متزن قادر على ضبط انفعالاته يجلس غير مبال ينتظر أن تقدم له المرأة أولاً بخطوة بينما يبتعد عنها بخياله عشرات الخطوات. كل ما يحتاجه من المرأة «أن يتخيلها فقط» كي

يجد مدخلاً صالحًا لقصيدة يكتبها.

الديوان يسرّ وفق موضوع واحد حرص الشاعر ألا يخرج عنه، هو برصد كل ما يحيط بوحدته مما يجعل القارئ يتقلّ معه من شقته إلى الشارع إلى البلاد التي زارها دون أن يشعر أن الشاعر خرج عن الموضوع الذي يتناوله من أول قصيدة حتى آخر قصيدة بالديوان، بالعكس يريد أن يرى الشاعر كيف كان هنا وكيف

تصرف هناك وكيف تعامل مع وحدته.

ساعد وحدة الموضوع في الديوان قصر الفترة التي كتب فيها، فهناك فترات يلزم فيها الإنسان حالة نفسية واحدة وإن تعدد اهتماماته، فغالباً تصاحبه حالته النفسية أوقات فرحة وحزنه، وحدته واحتلاطه بالناس.

تلك نظرة سريعة عامة على الديوان لتدخل مباشرة إلى كامل الأوصاف ونبهش مع شاعر أصبح أكثر صمتاً، ونرقاً للشعر.

ما بين أبيض شفاف وكامل الأوصاف ثمة رجل خمسيني لم يتقن شيئاً في الحياة أكثر من أنه حافظ على وحدته حتى يستطيع أن يخطو نحو الستين بثبات. كل ما طالب به أن يحظى بمساحة كافية كي يكتب كما يليق بشاعر.

ما بين أبيض شفاف وكامل الأوصاف مساحات شاسعة من الوحدة وأkan السنوات لا تمر وكأنها في الوقت نفسه مررت سريعاً إلى الستين بنفس الرتابة والتكرار الممل للمشاهد والأحداث التي يربطها عامل مشترك «شاعر غارق في وحدته».

أبيض شفاف:

«الخمسينيون ليسوا رومانسيين قطعاً

ولا يحرصون على ترك انطباع جيد لدى امرأة وحيدة  
ممشوقة ومتغالية، كهذه  
لكنهم ينفردون بذواتهم غالباً  
وينزفون شعراً»



هذه الصورة منسوبة إلى سمير درويش

الكتاب حقوق مملوكة لسمير درويش

تحصل بالطبع الحقوق المائية الممنوحة في مصر على

جامعة ماراثون، ماراثون، مصر، ٢٠١٧

مطبعة ماراثون، ماراثون، مصر، ٢٠١٧

هذه الصورة منسوبة إلى سمير درويش

كامل الأوصاف:

سمير درويش شاعر، المسافة بين دمه وقصيدته تسع الحكايات، والدمعة، والذكريات التي تبهر تدريجياً، وقدما امرأة تركتا أثراً فوق تراب الشارع، وتسع أيضاً الضباط المنزهمين، والصمت الطويل. أعمدة هذا الديوان «شاعر وضابط وأريكة وأمرأة».

ما الذي بين ضابط وشاعر، حتى يزاحمه في قصائده وشارعه وبينه وأريكته، ويحتل مساحة لا بأس بها بين امرأة ووردة، بين امرأة وقصيدة، وبينه وبين امرأة في شارع مهجور.

تكررت مفردة «الضابط» في الديوان بشكل صريح حوالي ٢٠ مرة على النحو التالي:

«الضباط الكسالي/ الذين يرسلون أدعية صامدة وينامون على أسرة/ لا يملكون أسرارها» ص ١٢، «الضابط على أريكته المعتمة/ منبوز، يقلب في دفاتره القديمة»، «الضابط لا يأكل تقاحة البنت التي انفتحت/ ليس زاهداً في التقاحة الضابط/ وليس التقاح غير ناضج/ لكن - وربما - الطبيعة تضع الضابط/ بأجسامهم الثقيلة/ على أرائك معتمدة جداً»، ص ١٤، «الضابط نائم الآن بهدوء عسكري | دون خاتم عرسه» ص ١٥، «ولأنني لست ضابطاً»، «الضباط القدامي المتربصون بأحلامنا» ص ١٦، «ضباط الضرورة هائجين على وجوههم» ص ١٩، «الضباط المنزهمين» ص ٢٠، «لا أتعاطف مع الضباط المنزليين» ص ٢١، «ولا حلّة لضابط الجيش» ص ٢٨، «ثم ضابط برتبة عالية | يتقلب في فراش محروس بجن وملائكة» ص ٢٢، «الضابط لا يشنن الضوء» ص ٢٩، «لو أن ضابطاً أتاكا - بكمال هيئته» ص ٢٣، «الجنة التي تمدد على الأريكة». ليست جنة ضابط بالتأكيد» ص ٢٠، «يطرد الضابط من فوق أريكة خاملة» ص ٣٦، «أو تشاهد فيما أمريكا | ينتحر الضابط في نهايته» ص ٣٨، «الرمل هامد كضابط يجتر أحزانه» ص ٥٣، «أقول للنادل أنتي لست ضابطاً» ص ٦٥.

الديوان الذي يتكون من ١٠٠ صفحة يتم فيها ذكر مفردة ضابط أو ضباط بشكل صريح حتى الصفحة ٦٥ منه، دليلاً على أهمية ودلالة هذا المصطلح وتوظيفه في الديوان، في الوقت نفسه نجد أن الضابط كان حاضراً بقوة في بدايته حتى اختفى بالتدريج في نهايته، ربما نسى الشاعر أمره أو تعايش معه.

الضابط ربما هو سلطة فعلية تمثل السلطة بشكلها على أرض الواقع، وربما هو رمز لسلطة الشاعر على نفسه، وربما الوجه الآخر لشخصية الشاعر: «الجنة التي تمدد على الأريكة.. ليست جنة ضابط بالتأكيد | لأنها لا تزال قادرة على الحزن | وتشور كلما تطلب الأمر» ص ٣٠، هنا بالتحديد يتضح أن الضابط هو الوجه الآخر للشاعر، وفي موضع آخر يتأكد هذا الاحتمال «كنت أحمل باقة ورد لأمرأة تسكن السماء... كنت أنوي أن أضع الباقة في مقهى أعرفه | وأقول للنادل أنتي لست ضابطاً» ص ٦٥ مما يجعلنا نقسم شخصية الشاعر إلى فسمين:

الشاعر الانسان العادي الذي عنده حماس فطري، عنده شغف يحتل عروقه، قادر على الحزن والثورة، عنده خيال واسع، ينام مثل طفل بدائي آخر الليل.

الضابط الإنسان صاحب السلطة الذي لا يتحدث في هاته طويلاً، الكسول المهزوم المنبوز، الذي يخيف العابرين، أريكته معتمدة جداً، جسده ثقيل، لا يملك خيالاً كافياً، ويحسب ألف حساب للمكسب والخسارة، ينام آخر الليل بهدوء عسكري دون خاتم عرسه، على أسرة

لا يملك أسرارها.

الشاعر لا يحب الضابط، يكرهه أكثر من كرهه لوحنته، يعلم أنه كامن بداخله، أحياناً يمني أن يكونه وأحياناً يتبرأ منه، نجده في المشهد الخاص ببائعة الخضروات يقول: «بائعة الخضروات في الشارع الخلفي | لا تعرفي ويفي نهاية المشهد يقول مرة فكرت: ماذا لو أن ضابطاً أتاكا - بكمال هيئته - كي يشتري أنواعاً كتبتها في قائمة؟ قطعاً ستقرح، وتنقى الأجدود | وربما تمناه في فراشكها | ببائعة الخضروات لا تدرك أنه | ربما.. يدخل النساء في الفراش» ص ٣٢، شخصية الضابط التي تتصف بالقوية «القوة التي تمناها أي امرأة» وهي الشخصية الأخرى للشاعر الذي يعمل طوال الوقت لا تراها امرأة، يدرك في قراره نفسه أنها لو ظهرت لبائعة الخضروات لعرفته وتمنته كل النساء اللائي يغيرهن الرزي العسكري.

في موضع آخر يضع الشاعر خيارات وأفكار للمرأة التي يحبها، ويدرك أن هذا الوضع ربما كان سيختلف لو كان ضابطاً: «سنحتاج أن تكوني أخف | لأتحمل رأساً متقللاً بالذكريات الحزينة | فوق صدرني | ولكنني نبدل أوضاعنا ببساطة | ولأنني لست ضابطاً | فامسح ملامحي بالتدريب، وبالتدريب المل»، في هذا المشهد يطلب الشاعر من حبيبته أن تكون أخف قليلاً للأسباب السابقة وأسباب أخرى اجتماعية، وسياسية تبرر طلبه «كي لا يحفظ التراب خطواتنا معنا | وأحجار الكورنيش | سور أمن الدولة | والضباط القدامي المتربصون بأحلامنا | وواجهات البيوت التي تضم | في الشتاء | وبعد الثالثة فجرًا» ص ١٦.

والضابط يمثل في الوقت نفسه مصدر تهديد له ولغيره: «ثمة ضابط في غرفة حصينة بالبني الأبيض | وأسلحة غير مستعدة للقتال | وذكريات كثيرة» ص ٤٩، الضابط يراقب خطوات المارة بالشارع يراقبون خطواتك الواثقة حيناً | والخائفة حيناً، وحتى عندما أراد الشاعر أن يلتقي حبيبته في شارع «شبة مهجور» طلب منها أن لا تغير الضابط الواقع في شرفة عالية أي اهتمام.

نعود ونقول «شاعر وضابط وأريكة وأمرأة»، ما الذي تعنيه «أريكة» للشاعر وإلى مدى كان دورها في الديوان ودرجة تأثيرها؟ «الأريكة» هي مشنقة للخيال «بقايا الجالس على الأريكة | التي ليست سوى | مشنقة | للخيال» ص ٨٨، ورجل الأريكة هو الشاعر، وهو الضابط، وهو الجنة، الأريكة لا تخص الشاعر وحده، هي للضابط والمرأة التي يحبها: «ربما تمدد الآن بقميص غامق | على أريكة تسبح في الضوء الشاحب» ص ٢٨، «الطيور التي تدخل جثتي لا تعيش طويلاً | وقتها سيكون الضابط ممدداً على أريكته | يتتابع الصور على صفحاته بحيدار | كحياد الجمال» ص ٢٤، والأريكة للزوج الكسول وإن نفى صفة الكسل عنه «لست زوجاً كسولاً | يجلس فوق الأريكة دون تململ» ص ٤١.

رجل الأريكة أو الجنة التي تمدد عليها والحكايات والأثام التي تتماً عليها تخص الشاعر وحده: «الآثام التي تتم على الأريكة لصقى تماماً | تخصني وحدي» ص ١٩، «لا أرغب في ترك رسالة لأحد | لأن أحداً لن يقرأ رسائلي | ولا أن أستعيد الأصوات التي تمددت على أريكتي» ص ٢٩، «الجنة التي تمدد على الأريكة تلك فيها بعض خصائصي»، غير تلك الحكايات التي تحفظها الأريكة | الملائكة والشياطين مرروا من هنا» ص ٢٠، «رجل الأريكة | اليومي هذا | لا يرى الألوان التي تداعب بياضها» ص ٤٣.

الإباحتية بمعناها المجرد والفحش، الحالي من الحس الجمالي والفنى للملفرودة والمعنى، وبين الأairoتيك بمعناه الروحى الذى لا يذهب بالنص إلى دلالته الشهوانية المجردة إنما يتسامى بالنص من خلال جمالية اللغة والمصورة بأسلوب مرهف دونها اسفاف، بلغة متوارية وبإشارات عابرة لا تخدش حياء القارئ وهو ما فعله سمير درويش في القصائد الإairoتية الموجودة في الديوان «كيف تصيرين في فستان عند الركبة | بحملات عريضة فوق الكتفين | مصنوع من قماش قطنى خالص | وضيق تحت الصدر كى يبرز عظمة نهديك؟ | كيف؟ | أحتاج خيلاً جامحاً لأرى!» ص ٧٢، «أنت لا تملكون فستاناً قصيراً مكشوف الصدر | وأنا لا أملك جناحي ملاك | ولم يبعثنى الله كى أجدد دينه | لهذا يمكن أن تلتقي في الشارع القريب | هذا، شبه المهجور | كى تراقبى انفعالاتى الباطنية | وكى أكتشف مواطن البثور السوداء على نحرك | التي ورسها بياضك الرخامى» ص ٥٠، «لا أغمض عيني أثناء التقبيل عادة... لا أغمض عيني كى أرى شريكى تസافر في طبقات الأرض تمرج حتى سدراة المنتهى | ولا تعود إلا خفيفة من سوائلها الشفافة | التي تتسبك على أصابعى | لا أغمض حتى لا أتشبه بالحصان المريض | الذي يمارس الحب بآلية... في الظلام» ص ٤٦، وغيرها من النصوص التي قدمت الشعر الإairoتى كتعبير عن الروح الإنسانية الخالصة، في أيديه وأطهر صورها.

ديوان كامل الأوصاف يقع في ١٠٠ صفة وهو تجربة جمالية واحدة تدرج كلها تحت العنوان الرئيسي، تتناول البسيط واليومي وتحتوي بالهامشي والمهمل من خلال عدد كبير من المشاهد الشعرية القصيرة والمختزلة، معظمها يقع في صفحة واحدة، والتي يكتفي الشاعر بوضع نقاط تلاث في نهاية كل مشهد، وهو صادر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب، كتب ما بين العام ٢٠١٧، ٢٠١٨، ٢٠١٩م.

هناك اختلاف بين رجل الأريكة والشاعر «ثم منازلة» | بين رجل الأريكة وبيني» ص ٢١، إلا أنهما بالأساس شخص واحد لا يقدر على طرد الضابط من على أريكته «رجل واحد لا يستطيع أن يدفع البرد | أو يكتس التراب من دماغه | أو | يطرد الضابط من فوق أريكة خاملة» ص ٣٦.

«شاعرٌ وضابطٌ وأريكةٌ وامرأةٌ... وامرأة...»

«القصائد التي لا تتوجّل في قلب امرأة ما | لا يعول عليه، كما لا بد أن تعرّفني | والقبالات المتخيّلة على عنق ناعم لا تشبع شاعرًا | لهذا سأكون في وحدتي هنا | أعن الأيام المشابهة» ص ٢٢، إلى متى سيكون كل هم الشاعر قضيّة تصل إلى قلب امرأة، إلى متى ستطُل ترهّقه خيالاته، لا شيء واقعي لا شيء ملموس، حتى الورود التي يهديها إلى امرأة ورود افتراضية محض خيال «الورود الإلكترونيّة التي تلين الحجر» ص ٧، «الورود الإلكترونيّة ليست صامتة» ص ١٨، واندّهشت حين كانت الورود حقيقة من تساؤل الشاعر «لن أحمل الورود تلك» ص ٦٥.

لكن الشاعر الذي يعبر إلى الستين بكمال ثباته ووحدته، عنده أمل أن  
يعيش الحبحقيقة وليس خيالاً، أن يكتب التصيدة في امرأة جالسة  
أمامه «يوماً ما سأقصص أحلامي كلها عليك | حين نجلس على مقهى  
قريب من البحر»، يوماً ما.. سترين عريك في تصيدة | أكتبها برباذ  
البحر على صوت جنونك | لا تبني على ذكريات | ولا تستفاق لأحد»

وقد قرر الشاعر ذلك بشكل قاطع بكلمات ختم بها ديوانه «لأريد أن أكون عاشقاً خيالياً | لهذا أكتب - في كتاب جديد - عن اللمسة الأولى | والقبلات التي تندف حتى البدايات | وعن اللهو الجميل» ص ٩٤.

ليس ثمة عمل أدبي أو فني لا يحمل بين دفتيه مفاهيم أو أفكار





# «بول سارتر والوجودية العربية».. الصدمة والقطيعة

ترجمة سعيد بوخليط - الجزائر

من البحر الأحمر، يعني الفلسطينيون النكبة». جواباً على وضعية بهذه، اعتنق البعض الوجودية، مثل فايز صايغ العضو المستقبلي لمنظمة التحرير الفلسطينية واللاجئ الفلسطيني إلى بيروت: «نحن جيل في تعارض مع عالمه لا ننتمي أبداً إلى العالم الراهن، ولا نشعر قط بالانتماء».

كيف إذن لا يعثر على جواب لقلقه، مع الكلمات، التي افتتح بها سارتر العدد الأول من مجلة الأزمنة الحديثة: «لا نريد أن نخفق أي شيء من زماننا؛ ربما قد يكون أفضل، لكنه زماننا؛ فليس لنا سوى هذه الحياة كي نعيشها، في خضم هذه الحرب، وبربما الثورة».

تحقق انتشار الوجودية نتيجة مجهد هائل على مستوى الترجمة، والتقد والتأليف. شغل زوجان رمزيان، مركبة هذا المشروع: عايدة مطري وسهيل إدريس في بيروت، ثم لياليان ولطفي الخولي في القاهرة، مع عبور ضروري لمدينة باريس، بالنسبة لهذا الثنائي أو ذاك، حيث كتب سهيل إدريس روایته الشهيرة «الحي اللاتيني».

تمكن إحدى الامتيازات الكبرى للدراسة التي أنجزها بوف دي كابوا، في حجم الأرشيف المعتمد وكذا استناده على ببليوغرافية ثرية جداً حلقت بنا ثانية نحو العالم الأدبي والفكري للحقيقة، عبر استعراض أهم القضايا الأساسية التي طرحتها نتاج سنوات الخمسينات والستينات. في هذا الإطار، ورث سهيل إدريس لقب «الراهب الكبير للالتزام»، صيغة حدّدت سابقاً جان بول سارتر. هكذا، وكما فعل الأخير، لم يفصل سهيل إدريس الوجودية عن الالتزام. أيضاً على منوال سارتر، أسس سهيل إدريس مجلة «الآداب»، منبر فلسفياً وسياسي، شكّل مقدمة لتأسيس دار النشر الشهيرة التي تحمل نفس الاسم في بيروت. أخيراً، وعلى خطى سارتر دائماً، لم تتفصل رمزيته وكذا متاليات عمله عن مسار رفقة دربه عايدة مطراجي، التي ندين لها بفضل ترجمة العديد من مؤلفات سارتر، وأحياناً في وقت قياسي.

من جهة ثانية، لا ينحصر التماثل عند حياثات النشاط الذهني، بل جسده أيضاً نماذج الحياة. فإذا ملأ سارتر، بوفوار ورفاقهما زوايا مقاهي سان جيرمان، ستجد مقابل هذا، تحول سطوح شارع الرشيد في بغداد، عاصمة الوجودية العربية، إلى فضاء لالقاء. بحيث ناقش المثقفون هناك، مثل نظرائهم الباريسيين، جل ما يهم أحوال البلدان العربية، لأن الوجودية تركز على اليومي. هكذا، كتب دي كابوا، كما الشأن في باريس فترة ما بعد الحرب، صارت الوجودية «كلمة يبدو أن

لقد شكلت زيارة جان بول سارتر، وسيمون دي بوفوار وكلود لانزمان، إلى مصر شهر فبراير ١٩٦٧ ثم توالي أحداث تلك السنة المرعبة «باستعادة تعبير الكاتب»، إطاراً للسرد والتحليل التاريخيين للباحث بوف دي كابوا، ومنحت خاصية للكتاب. لأن تاريخ الوجودية العربية، بمثابة تاريخ لقاء بين الحقيقة السياسية والاجتماعية للشرق الأوسط ثم النصوص الوجودية، نصوص مارتن هييدغر في المقام الأول، ثم خاصة، المشروع الفلسفى والأدبي لسارتر.

في البداية، هناك السياق السياسي للمرحلة: إذا كان فكر سارتر قد شهد انطلاقته بعد الحرب العالمية الثانية، سواء فلسفياً انطلاقاً من كتابه «الوجود والعدم» أو أدبياً وسياسياً مع مؤلفه الآخر المعروف بـ «ما الأدب؟» ثم إصداره مجلة الأزمنة الحديثة، فقد تجلّى أيضاً التفاعل في منطقة شرق البحر الأبيض المتوسط.

فعلاً، بدأ المسار النضالي ضد الاستعمار في الشرق الأوسط عقداً من الزمان قبل بلدان المغرب، هكذا استقلت لبنان عام ١٩٤٣، وعرفت مصر سنة ١٩٤٦ إعادة انتشار الوحدات العسكرية البريطانية خارج المدن الكبرى «بقيت حاضرة في منطقة قناة السويس». في إطار هذا السياق، ناقش عبد الرحمن بدوي، أبرز وأشهر وجودي عربي، شهر ماي ١٩٤٤ ، أطروحة في جامعة القاهرة، دشنّت انطلاقة الفلسفة العربية الحديثة.

بدوي المتّبع بالفلسفة الألمانية، لكن دون أن يغيب عن نظره رهان الأصالة الثقافية، من ثمة سعيه «الجمع بين الوجودية الظاهراتية لهيدغر»، والفلسفة الإسلامية. تكمّن، بالنسبة إليه، نقطة الانطلاق بخصوص إشكالية الذاتية والحرية الفردية، بين مفاهيم الوجوب والإمكان من جهة، ثم الحرية ضمن سياق الآخر. الانتقال من الفيلسوف الألماني وجهة الفرنسي، ومن الوجودية صوب الأدب الملزم، حدث عندما شرح عبد الرحمن بدوي التصور السارترى قبل ترجمته إلى العربية، ورأى فيه إمكانية بالنسبة للفرد من أجل «بلورة مكانته عبر الحرية الجذرية».

غير أن سياق الحرية، المنطوي على تطلعات جديدة، صحبته كمية أحزان بالنسبة لشباب واجهته الصدمة الاستعمارية. لذلك كتب بدوي: «نحن جيل من الشباب ألقى به إلى غياب عالم مجھول». عالم جديد اقتحمه هذا الجيل محملاً بإرث ثقيل: «شعور مضن بالضياع، الإهانة، الخزي، الإحباط والهوان. بينما في الجهة الأخرى



السعى إلى التجديد، لكن خاب أمله حينما انتهى استدلاله على تبّن خطوط الارتباط بإيديولوجية سياسية، سواء القومية العربية أو الشيوعية.

استعاد دي كابوا، تفاصيل المؤتمر الثالث للكتاب العرب سنة ١٩٥٧، وتحديداً مداخلة محمود المسعودي، الكاتب التونسي والمناضل من أجل استقلال بلده واصفاً إياها بـ«العقل الحر» - يُفهم من ذلك، عكس رفاقه - بحيث حذر المسعودي في مداخلة عنوانها «حماية الكاتب العربي والقومية العربية»، رفاقه المصريين من كل أشكال إذعان الكاتب أو هيمنة السياسي على الثقافة.

لكن المسألة التي أغفلها دي كابوا، أنه بعد انقضاء ستة أشهر، من دعوته تلك، سيتولى محمود المسعودي منصب وزير التعليم في الحكومة التونسية، خطوة أولى ضمن مسار سياسي طويل، كما الشأن بالنسبة لأندري مالرو في ظل حكم شارل دوغول، قاده إلى الإشراف على وزارة الشؤون الثقافية ثم رئاسة مجلس النواب خلال أواخر حقبة الرئيس الحبيب بورقيبة.

أبدى دي كابوا، تقليماً شديداً اللهجة في حق المثقفين العرب الذين أشادوا بـ«الامتنال للدولة القومية العربية، لأنها تمثل النموذج الصائب للالتزام»، دون التفكير في بداعه البعد المناهض للإمبريالية الذي يبرر اختيار هذه الإيديولوجية. ثم يتطرق في خضم ذلك - صواباً - إلى موضوع قمع النظام الناصري لمثقفي اليسار، مستدعاً فقط بانعطفاته جملة لا غير، إحدى أكبر المنجزات، يعني تأميم قنوات السويس، دون إثارة الانتباه إلى مجلمل البعد المناهض للاستعمار.

الجميع يفهمها، وحركة فاسفية يفترض أن الجميع يستوعبها، إنها أفق يومي فضفاض وسديمي بما أن الجميع قد تبناه».

مع ذلك، يطرح أحياناً تصنيف دي كابوا للمثقفين الوجوديين، سؤالاً، قدر ما يبدو أنه يدرج تحت هذا التصنيف رافداً من روافد الأدب العربي الحديث، دون تعليل لمستويات تأثره بالوجودية. هكذا حينما يستحضر التأسيس العراقي للقصيدة الحرة «بالمعنى النظري للكلمة» مع نازك الملائكة وبدر شاكر السياب. أن يكون عمل هذين العظيمين العراقيين، مجدداً للقصيدة العربية ثم ملتزماً سياسياً، فلا ريب في ذلك، لكن عن أي تأثير للوجودية يمكننا حقاً أن نتكلم؟

من يقول حداثة ونهضة، يتحدث عن قطبية، بحيث بدأ سارتر كتابه /البيان: ما الأدب؟ بل لهجة ساخرة: «سيكشف ناقد قديم عن شكوكه مفصحاً بلطف: تتroxون اغتيال الأدب؛ يتسع مدى ازدراء الأداب الجميلة بوقاحة بين صفحات مجلتكم». وفي مكان ثان، سيهاجم أندربي جيد من خلال روايته «ثمار أرضية»، التي رأى فيها نموذجاً ناجزاً عن الرواية البورجوازية.

فيما يتعلق بالسجالات، تجاوزت موضوع الشرق الأوسط. بحيث اضلع سهيل إدريس بدور سارتر للدفاع عن أدب عربي ملتزم متحرر من عبودية الاستعمار، كي يحاكم ضمنياً بجانب أشياء أخرى طه حسين، صديق أندربي جيد والمدافع المستميت عن نظرية الفن للفن وكذا أوروبا باعتبارها نموذجاً ثقافياً.

مع ذلك، انصب أساساً اهتمام دي كابوا على الوجوديين «غير المسيسين» إلى أبعد حد. أشار الباحث بمحاسة على التفاعل وكذا

بالتبني»، فقد رصد دي كابويا سياق ذلك بدقة، معتمدًا على مصادر من الأرشيف أ米ط عنها اللثام لأول مرة. سافر سارتر وبوفوار لأنzman إلى إسرائيل دون أي اهتمام يذكر من طرف مسؤولي الدولة العبرية، مما أجبر سارتر على إلغاء مختلف لقاءاته التي بُرمجت سابقاً مع العسكريين الإسرائيлиين لاسيما إسحاق رابين. وتردد في الاستجابة لدعوة بن غوريون. مع ذلك، أبان عن نفوره فيما يتعلق بالإصلاح عن موقف واضح - للمرة الأولى - مميزاً بين الإشكالية الصهيونية ثم وجود إسرائيل، مع تأكيده على حق الفلسطينيين اللاجئين في العودة إلى غزة، لكنه دون تطرفه أبداً إلى المسألة الإسرائيلية - الفلسطينية، من زاوية الهيمنة الاستعمارية. انتهى السياق بعنصرتين تحديد الموقف: أول لقاء سارتر في أحدى الكيبيوتزات مع الناجين من الإبادة، ثم تحرك اليهود في فرنسا، إبان الحرب، والذين: «أحيوا ثانية تلك اللحظة المؤلمة حينما سلمت الحكومة الفرنسية اليهود الفرنسيين إلى النازيين».

سيبر سارتر موقفه بين صفحات إحدى أعداد مجلة «الأزمة الحديثة» الصادر إبان حرب ١٩٦٧، كما لو يتشبه سياقه سنتي ١٩٤٠ و ١٩٦٧. يقول بهذا الخصوص: «أريد فقط التذكير، بأن هذا التحديد العاطفي، لدى العديد منا، ليس بلا أهمية فيما يخص ذاتتنا، بل يعكس مفعولاً عاماً لظروف تاريخية وموضوعية تماماً غير مهيئين لنسانيتها. هكذا تتباينا حساسية مفرطة نحو جل ما يمكنه أن يشبه، من قريب أو بعيد، معاداة السامية. يكون جواب العديد من العرب بالكيفية التالية: نحن لا نعادي السامية، بل إسرائيل». ربما تبريرهم صائب: لكن هل بوسفهم أن يحظروا علينا اعتبار هؤلاء الإسرائييلين، يهوداً أيضاً؟ بالنسبة للذى تأمل الأضطهاد بمقاهيم الغيرة، فقد انتهى التقابل بين هذين المتباینين، الإسرائيلي والفلسطيني، إلى تدرج أعطيت في إطاره الأساسية للمرجع التاريخي الأوروبي وليس الإيقناة الكونية، مما ألغى فجأة كل إمكانية للأختيار.

لا يتجاهل سارتر معاناة الفلسطينيين ولم يتوقف عن تجديد تعاطفه معهم. ييد أنه يعمل من خلال موقفه على تحين جديداً لكلمات إيمي سيزير الواردة في كتابه: «خطاب عن الاستعمار». حين استحضاره مسألة إبادة اليهود وكذا السخط الذي شيره: «ليست الجريمة في ذاتها، الجريمة ضد الإنسان، ولا إذلال الإنسان في ذاته، بل هي جريمة ضد الإنسان الأبيض، إهانة الإنسان الأبيض، وفكرة معاناة الإنسان الأبيض بسبب أشخاص بيض آخرين»، حسب صيغة دافيد بن غوريون. تأويل من هذا القبيل، وجّه في نهاية المطاف سارتر، على حساب حقيقة فلسطينية ملموسة جداً.

إذن، تجلّت خيبة الأمل بذات مقدار الإعجاب، هكذا ارتفعت أصوات في العالم العربي، من بينها صوت سهيل إدريس، تطالب بأن يستبدل سارتر بمفكرين آخرين، لاسيما البنبيوين خلال تلك الحقبة. حظرت بغداد أعماله، وأحرقت كتبه في الجزائر.

هكذا، وقبل الإعلان عن هزيمة حرب يونيو ١٩٦٧، شكلت الوجودية العربية أول ضحاياها. ثم أغلق المثقفون العرب الباب أمام توجه كوني جراء تكره لهم.



تسارعت وتيرة الترجمة بداية سنوات السبعينيات، أصدر سارتر كتابه نقد العقل الجدل، بحيث توخي فصله الأول التوفيق بين الوجودية والماركسيّة. هنا أيضًا، هاجم دي كابويا تفسيراً وجّه إيديولوجياً من طرف مترجمي سارتر، بالإشارة مثلاً إلى ترجمة جديدة لكتاب المادية والثورة «نص ١٩٤٦» أنجزها المفكر السوري جورج طرابيشي، الذي وظف «عنواناً مخادعاً» هو «الماركسيّة والثورة»، كي «يخلق الانطباع بأن الماركسيّة الاشتراكية، والوجودية السارترية تشكل نفس النسخة الثوريّة».

بالتالي، لا أثر لترجمة طرابيشي، ليس فقط جراء عدم إحالة دي كابويا عليها، بل لأن طرابيشي نفسه، تكلم عن هذا النص وفق عنوانه الأصلي في كتابه «سارتر والماركسيّة». أكثر من ذلك، ليس طرابيشي من هكر تقليانياً في الاشتغال على هذا التقارب بين الفلسطينيين، لكن سارتر نفسه، جواباً على انتقادات جورج لوكاش: «من المضحك أن لوكاش، في العمل الذي أشرت إليه، اعتقد بتميزه عنا حين تذكيره بالقاعدة الماركسيّة للمادية: «أولوية الوجود على الوعي»، لأن الوجودية - مثلما يدل عليها اسمها جداً - جعلت هذه الأولوية موضوع إقرارها الجوهرى».

عثر المثقفون العرب في كتابات سارتر حول الجزائر - لاسيما مقدمة كتاب معدبي الأرض لصاحبها فرانز فانون - المترجمة آنذاك إلى اللغة العربية صدى نظرياً لواقعهم، ومنذئذ تطلع هؤلاء المثقفون صوب: «كونية الموضوع الإيتيقي لليسار»، إطار يجعلهم: «محتررين من عبئهم الاستعماري».

انخرط سارتر في قضايا بلدان كثيرة منتمية إلى العالم الثالث، جعل الرؤية المثلية أكثر تحققاً بتأثير من الوجودية، لاسيما في العالم الثالث، الذي شكّل مسرحاً لنضالات حركات تحررية، في بلدان الجزائر، والكونغو وفينيتمان... أو فلسطين، بحيث أعيدت قراءة الواقع على ضوء وجهة نظر تحليلات سارتر للحقيقة الاستعمارية، وأكد مفكرون مثل فايز صايغ على رمزيتها الأمممية بالنسبة للسياق الاستعماري الجديد. كان منتظراً حينئذ من المثقفون العرب تبني قضية الفلسطينيين، لكن، مثلما طرح دي كابويا، السؤال التالي: «هل كان سارتر سارتريراً؟».

بداية سنة ١٩٦٧، حاول كل طرف استعماله الفيلسوف لصالح قضيته. استحضر الإسرائييليون ثانية لصالحهم الخطاب الليبرالي القومي والاشتراكي الرأي. تجادلات وجهة نظر سارتر، وتردداته ثم تأثير محطيه نتيجة تأثر موقفه بتوجيهات محيطه القريب «سواء تعلق الأمر بسيمون دو بوفوار، كلود لأنzman أو أرليت إلكايم ابنة سارتر



# الموجز في الأدب الدانماركي

سليم محمد غضبان - فلسطين

باللغة اللاتينية واللغة الدانماركية من مخزون هيبيلوند في مدينة كولدينبورغ Koldingborg . وقد ازدهرت مدرسة الكوميديا في الجزء الثالث من القرن السادس عشر.

في بداية الخمسينيات من القرن السادس عشر بُرِزَ شعر الإنسيات، وكان من رواده هانس سادولين Hans Sadolin وهانس فراندنسن Hans Frandsen . المجموعة الشعرية الدانماركية الأولى الصادرة كانت بعنوان إليجيديا لهانس سادولين. شعر الرعاعة دار حول حوارات بين رعاعة عن أشخاص وأشياء بأسماء يونانية. هذا الشعر سُداسي التفاعيل ويُعتبر من أعظم إنجازات عصر النهضة، حيث تطور في الأدب اللاتيني الجديد، وانتشر في كامل أوروبا. أشهر شعراء الرعاعة الرومان هو فيرجيل Vergil الذي أصبح مثلاً يحتذى في عصر النهضة. رائد شعر الرعاعة في الدانمارك كان إراسموس لاتوس Erasmus Laetus حيث أصدر مجموعة طموحة من سبع قصائد من الشعر الرعوي.

أصدر لاتوس مجموعته الشعرية الرعوية بوكوليكا Bucolica التي أصبحت إحدى كلاسيكيات الشعر الدانماركي المكتوب باللاتينية. دارت أغلب الأشعار الرعوية حول المناسبات، ومن ضمنها الأعراس. وعندما اندلعت حرب السبع سنوات بين الدانمارك والسويد، كان لهذه الحرب نصيب كبيرٌ من الأشعار الرعوية الدانماركية. وتم تصوير

يعتمد هذا الموجز على ما ورد في سلسلة تاريخ الأدب الدانماركي Dansk Litteratur Historie إصدار دار النشر الدانماركية جولدنداal Gyldendal .

الباب الأول: البدايات 1100-1600 م.

• الفصل ٤ : الإنسانيةُ والحركة الإصلاحية

مع دخول الحركة الإصلاحية الدانمارك، دخلت معها من ألمانيا الأنشودة الدينية. وكان مارتن لوثر نفسه أحد المؤلفين. رغم أن البلادة Ballade لم تكن معدّة لكتب الأناشيد الدينية، إلا أن هذه قد اشتملت عليها. هذا، ومع مرور الزّمن، أصبحت كتب الأناشيد الدينية تضمّ مواداً دينية لها علاقة بمعيشة الناس.

أول كتاب أناشيد دينية دانماركي طُبع في مدينة مالمو عام 1528، وعنوانه كتاب مالمو لأناشيد الدينية. ثم توالي فيما بعد إصدار مثل هذه الكتب. وكثيراً ما كانت الأناشيد تُترجم أكثر من مرة.

نشأت مدرسة الكوميديا كخليلٍ من تقاليد الدراما في العصر الوسيط، والإنسانية البروتستانتية التي أعطت أهميةً أيضًا لتقاليد عصر الأنبياء. من مؤسسي هذه المدرسة اللاهوتي الدانماركي بيتر ينسن هيبيلوند Peter. Jensen Hegelund واللاهوتي الدانماركي Hieronimus هيرونموس جويتسن رانتش Justesen Ranch . كما تبين أن هناك عدة مسرحيات أقيمت



Arild Huitfeldt الدانمارك، من ضمنهم، آريلد هويت فيلدت (١٥٤٦-١٥٠٩). كان من الأشراف، عضو المجلس الملكي، وهو أيضاً قنصل المملكة. صدر عمله في ٩ مجلدات باللغة الدانماركية. إنه أول عمل كبير باللغة الدانماركية عن تاريخ الدانمارك. وقد شمل العمل أقدم العصور وحتى وفاة الملك كريستيان الثالث عام ١٥٥٩ م. لكن يُؤخذ على المؤلف إفحام السياسة في عملية التاريخ.

في القرنين السادس عشر والسابع عشر، كان التعليم متاحاً فقط للنساء من الأشراف من بين جميع النساء. وكانت مواد التعليم محدودة جداً، تكاد تقتصر على التعليم الديني والحساب. كان ذلك خوفاً من أن تقوى شوكة النساء والاتجاه للتساوي مع الرجال. على النقيض من ذلك، كان الرجال يواصلون تعليمهم الجامعي، وإذا ما تطلب الأمر، يدرسون في الخارج. ومع ذلك شهد القرن السابع عشر ظهور عدد من النساء المتعلمات فاق ١٤٠. واحداً هنّ هي الأخ الصغرى للعالمة الدانماركي تيكو براهي. كانت هذه تدعى صوفيا، وأصبحت عالمة شاملة في العديد من الميادين.

فرق الباحثون بين الشعر الغنائي والشعر الشعبي من حيث المضمون والأسلوب والإدراك. ويلاحظ أن معظم الشعر الغنائي لم يرد به اسم المؤلف، كما كان المؤلف يتجلّب ذكر اسم الحبيب أو المحبوبة في أغاني العشق، حافظاً على مواصلة العلاقة بين الحبيبين. كما أن جزءاً كبيراً من الشعر الغنائي تمت ترجمته عن الألمانية، مما يؤكّد على الروابط الثقافية التقديمة بين البلدين. معظم التصائيد الغنائية أنت على لسان امرأة، مما يدلّ على دور النساء في تأليف الأغاني، وخصوصاً تلك المتعلقة بالحب.

الحرب ليس فقط على أنها بين ملكي الدانمارك والسويد، بل بين إله الحرب مارس وإلهة الحرب بيلونة، حيث سعى كلّ منها لإثارة شعبه وتحفيزه على القتال.

في القرن السادس عشر، ظهر عالم دانماركي كبير هو تايکو براهي Tycho Brahe. كتب الشعر باللغة اللاتينية، إلا أن شهرته كعالم فلك طفت على شعريته، رغم أنه نجح في كونه من أفضل الشعراء الدانماركيين الذين كتبوا باللاتينية. كما ظهر في نفس الفترة عالمان Anders Soerensen Vedel الذي اشتهر كلغوبي وعالم إنسانيات ومؤرخ، وزميل الدراسة و السفر بيتر هيبلوند Peder Hegelund درسا اللاهوت في جامعة كوبنهاغن. قام فيدل عام ١٥٧٥ م بترجمة عمل ساكسو <تاريخ الدانمارك> إلى الدانماركية، وأعطى الكتاب عنوان <المقالة الدانماركية>.

يعتبر كلاوس كريستوفersen لوس شاندر Lyschander Christoffersen (١٥٥٨ - ١٦١٤) وريث فيدل، حيث عينه الملك كمؤرخ في العام الذي توفي فيه فيدل. كتب لوس شاندر الشعر كذلك، ودعا للنهضة وإلى الكتابة باللغة الدانماركية. وهو أحد الكبار الذين كتبوا باللغة الأم، معتبراً ذلك واجباً وطنياً. تتنمي مؤلفات شاندر إلى نوع (المقالات)، وتحوي التاريخ القديم والمعاصر. كما كتب عدداً من مؤلفاته باللاتينية. كتب إراسموس لاتوس أشعاراً في التاريخ. ومن أشهر مؤلفاته Margareтика Res Danica ورئيس دانياكا. حصل على رتبة شريف عام ١٥٦٩ م. عديدون حاولوا كتابة تاريخ



# درجة

## «الماعزٰتير» بامتياز..!

### مع اعتذاري لكل الجامعات العربية»

د. وليد معابرية «قاتل البحر الميت» - الأردن



والمعروفة: كالفرق المجازي - أيضاً - بين «الأنثى» و«المؤنث»، و«المُمحقة» بجمع المؤنث السالم!»

لستُ معتبراً على من يُطلق على نفسه اسم «الروائي» أو «الأديب» أو «الشاعر»...، فربما يكون حسابه في «الفيسبوك» أنيسٌ من قبل شخص آخر؛ كما حصل لي عندما قام واحدٌ من أقربائي بإنشاء حسابي وإجراء التعديلات عليه؛ حتى بات أمر إزالة اللقب أمراً صعباً ومعقداً، فقد حاولت إزالته بأكثر من طريقة؛ ولكنني لم أستطع رغم تلك المحاوالت البائسة، علماً بأنه لقب أدبيٌّ منحه من خلال هيئات ثقافية دولية، ولا ضير من وجوده...، أمّا أن يكون هناك أناسٌ ينتعونُ أنفسهم بذلك الصفات وهم يعلمون أنّهم لا يجيدون أبسط قواعد اللغة العربية؛ فهذا أمرٌ جلل، ويبعثُ على التشاوُف والشعور بالغثيان، ثم يدفعك دفعاً للإقدام نحو التقى!

اكتشفتُ أنّ هناك شخصاً في «الفيسبوك» - ومثله كثير - ينعت نفسه ببعض صفات مجتمعة؛ فقد أشار إلى نفسه - ضمن السيرة التعرفيّة للفيسبوك - بـ: «الأستاذ، والشاعر، والقاص، والكاتب، والمفكّر، والمحاضر، وصانع السلام، ثمّ الحكيم»، وهذه صفات ثمان؛ جعلتني أحسّر على من لم يُحالفهم الحظُّ في إكمال دراستهم وتحقيق آمالهم وإظهار إبداعاتهم...، وعندما قمتُ بتصفح يوميات ذلك الشخص وأكتشاف «الجرائم اللغوية» ضمن النصوص التي ينشرها! والاطلاع على صورة الغلاف التي كتب فيها عن نفسه: «مُتعلّم، مُتفقّ، مُتعلّصٌ في اللغة والأدب»، كصفةٍ مُجمعةٍ تاسعة؛ ارتفع لدى هرمون الشهامة تجاه اللغة العربية؛ فقمتُ بإلغاء صداقته؛ لأنّي اكتشفتُ أنه جانب الصواب في كلّ ما كتبه عن نفسه، ولم يُلق بالاً للأمانة الأدبية والعلمية والثقافية، حيث إنه لا يُجيد العربية إجاداً تتواهم مع سيرته التعرفيّة التي كتبها بقلمه، فضلاً عن أنه لم يكتب اسمه بشكل دقيق، ولم

يراعي الهمزات؛ ربما لأنّها إضافات ورواسبٍ ومخالفاتٍ على اللغة! أيّها الأكاديميون؛ أرجوكم، ثم أرجوكم، وبعد الرجاء أرجوكم، لا تفهموني بسرعة؛ فبأي حال من الأحوال لا يجوز لي التعميم؛ ولا ينبغي لي أن أقيّم أحداً من الناس؛ فقد تكون حالة أخينا حالة خاصة؛ ولكن ما أثارني لكتابته أنّ أخانا متخصصٌ في اللغة العربية وأدابها، وقد تخرج - حسب اعتقاده - من إحدى الجامعات العربيّة «التي نوّه عن اسمها»، بعد حصوله على درجة الماجستير في الأدب العربي، والمشكلة أنَّ «الماعزٰتير» - تبعته - كانت بامتياز!

أما قبل، وضمنَ أحداث عام ١٩٨٢م؛ صدر في الولايات المتحدة الأمريكية تقرير مفصل أطلقت عليه الحكومة الأمريكية آنذاك اسم: «أمة في خطر»، وقد أصدرت الجهات المتخصصة هذا التقرير ليكون إنذاراً يحذّر الأمريكيين ويعلّمهم أنَّ الأمان الأمريكي سيدخل ضمن دائرة الخطر، لاكتشاف تلك الجهات أنَّ العام ١٩٨٢م هو العام الوحد الذي تخرج به جيلٌ لم يتم تتفوق على آبائه من الخريجين السابقين، بل إنَّ الجيل الحالي «٨٢م» لا يساوي الجيل الذي سبقه «لا في القدرات، ولا في المعارف»، وبناءً على ذلك التقرير؛ أصدرت اللجان المتخصصة قراراً يحمل ثمانين وثلاثين توصية؛ تُبرّر الطرق اللازمة لمعالجة أوجه القصور التي تتعرّض إليها العملية التعليمية، فضلاً عن ابتكار مقياس جديد لاختبار المعلم قبل أن يتم تعيينه في المدارس الأمريكية.

وفي عام ١٩٨٨م، وبناءً على ذلك التقرير - أيضاً - أطلقت «أربع وأربعون ولاية» الأمريكية؛ من أصلِ خمسين ولاية» نظام الكفاية لمعرفة مدى كفاءة المعلم، حتى إنّهم وضعوا مسألة التعليم في الأجندة السياسية الوطنية لأمريكا! وفي عهد «جورج بوش» الأب، نشرت الحكومة الأمريكية مشروعًا بعنوان: «أمريكا عام ٢٠٠٠»، فوضعت من خلاله - خطّة استراتيجية هدفها أن يحتلّ الطالب الأمريكي المرتبة الأولى بين دول العالم، خاصةً في مادتي «العلوم، والرياضيات»، وبذلك استطاعت أمريكا تجاوز الخطر الذي كان يداهمُ أمّتهم؛ فضمنت السباق التكنولوجي؛ وسادت العالم؛ حتى باتت هي الأمة التي يُشار إليها بـ: «أمة أقرأ؛ وليس غيرها! بل إنّها سعت ولم تزل تسعى إلى تجاوز ما يُسمى باللهجة الأمريكية، ومحاولة تحقيق هدف غرس مفهوم أنَّ تكون هناك لغةٌ أمريكية تتقدّم على جميع اللغات في العالم! فازدادَ فيها الأدب، وأثرى العلم، وتحققت الآمال، وازدهرت اللغة، وتطورت الجامعات، وبرزَ الجامعيون....، ثم استطاع الأمريكيون اللحاق بنا، والوصول إلى مثالى الحضارة العربية المعاصرة، على الرغم من الحماية التي أسسها العربُ المعاصرُون لتحسينِ أفراد الأمة العربية وحمايتهم؛ لكيلا تبطش بهم أفةُ الحسد، أو «العين تُطْرُقُهم»!

واماً بعد؛ فإنَّ الفرق بين طالب وطالب ثان، أو بين خريج وخريج آخر، أو بين شاعر وشاعر، أو بين أديبٍ وأديب، أو بين روائيٍ وروائيٍ آخر؛ كالفرقِ - مجازاً - بين «المذكّر» و«المضاد إلى جمع المذكّر السالم»؛ وإنَّ الفرقَ بين كاتِب المُوضُوعاتِ الإنسانية، وصائِنِ الفكرِ وناشرِ الوعي

جورج بووك بيعيش في المجلة | المجلة تعيش في بووك



فهدية دبس



# راقة مع كلية الآداب والعلوم الإنسانية

## لتقي الأدب الوجيز بدعوتكم لحضور



• زياد مبارك: أستاذة فتحية ديش، على حائط صفحتك بفيسبوك خصصت عبارة للأديب الطيب صالح: «أنا أيضاً عبرتُ ذلك الجسر...» ما الذي تعنيه لك؟

«أنا أيضاً عبرتُ ذلك الجسر» للنبي الطيب صالح إن جاز لي تسميته بالنبي... هذا الجسر المتعدد الذي يجسّر بين الأنماط والأنماط، وبين الأنماط والآخر شريطة أن تقرر عبوره... هو العبور من الظلمات إلى النور... وكم من جسر أعبره أنا أيضاً لتحول حالاتي.

• زياد مبارك: علاقتك برواياتك «مليانين» تبدو مختلفة عن المعاد قياساً بروايات وروائيين آخرين، حديثنا عنها كرواية أولى لك وما مثلته الأصداء الكثيرة لها في الصفحات الأدبية، وعن انطباعات التلقي التي عبرت إليك من القراء.

مليانين بكر رواياتي المنورة ورقياً التي تمردت عليّ وأبى إلا أن تخرج إلى النور قبل كبرى روائياتي المختبئ بالدرج تقاضئني يوماً عن يوم. علاقة لا أعرف سرها ولكنها سعادة لا تضاهى وهي تجتاز حدودي ووصل إلى قارئي البعيد والقريب. كل ما كتب عنها وفيها يضيف إلى الكثير.

انها تحملني فتسافر بي وأكتشف معها ذاتي.

• شموخ الحجازية: حديثنا عن بداياتك، ومن الراعي الأول لهذا الحرف الذي تملكين، وما هي الصعوبات التي تخطيتها لتصبحين سيدة المليانين؟

كانت بدايات محتشمة في وسط ريفي ليس من عاداته أن تخترق الأنثى حواجز الكلم والصمت. ورغم ذلك تجاوزت رهبتى وعرضت أولى محاولاتي الشعرية على أستاذ اللغة والأدب العربين وأنا طالبة في مرحلة الثانوية. وكان أستادي الذي إلى اليوم يرافق حري في الأستاذ محمد السوسي أول من قرأ لي وشجعني قائلاً «أول الغيث قطرة ثم ينهمر»...

الصعبيات التي تخطيتها والتي أحياول تخطيتها بعد هي مواجهتي لهواجي ولذاتي ولأنوثتي والتخلص من كل هذا حين الكتابة... لم انتهي بعد بالنجاح في ذلك ولكنني أحياول.

• شموخ الحجازية: في كتابك الأول رقصة النار انتهجت المنهج التوعوي البحث بقالب أدبي عالي الكعب. هل قصدت في تلك الـ(قـ.)

ـ(جـ.) توجيه رسالتك إلى أصحاب الأذهان العالية دون العامـ(مـ)؟

أعتبر أنتي من الكتاب الملزمين بقضايا فكرية لوحجة. وربما لذلك انتهج خطأ توعوياً وكانت مجموعتي رقصة النار ترجماناً لذاتي المهووس بالإنسان. القჯق نوع نخبوي بنظري وربما لذلك هي لا تتوجه لغير قارئ قلق كما أردد دائمـاً.

• غريب الموضوع: بعد التحية، جموح الخيال وخلق الصور الذهنية وتحريكها كشخوص في كتابة الرواية تحتاج لفنين عاليـة من الكتاب والروائيـين... ما هي المقومات الفنية التي ساعدتك في صنع هذه الشخصـون وكيفـها مع أحداث الرواية؟ وعلى ماذا تعتمدين في إخراج الحـبـكة الجاذـبة في الرواـية؟

الإجابة صعبة هنا ولكنـي أحـياـول فأقول أن الكتابة لعبة خارقة. وكل لعبة قوانينها حتى وإن كان للهواية والموهبة جانب كبير في ممارسة اللعبة الكتابة فإنه لا بد للكاتب من الاطلاع والمعرفة بمـقـومـات النوع الفني وما يجاوره. ولكن السر بنظري لا يمكن في مـعـرـفـةـ قـوـانـينـ الكتابة وحسب وإنـماـ أيضاًـ التـقـطنـ إلىـ صـوتـ الذـاتـ:ـ ماـذاـ وكـيفـ وـلـنـ تـرـيدـ أنـ

تقول ما تقول.

• شموخ الحجازية: عن جنون الميلانين أولاً أنا من احتلت بهم بهكذا تخطيط وهكذا حبكة لا تخطر على بال عاقل... كم من عمر استغرقت في هذه الرواية لتسقر فينا بهذا الثبات! وتلك الرفقة التي باشرت حياتها بعد الموت عندما خلقتها هل تخوفت من عدم تقبل النقاد لها خصوصاً أن حبكتها كانت متفردة جداً ولا سابقة لها.

شكراً كبيرة لأنك من قراء ميلانين.

استغرقتني واستغرقتها مدة سنتين بلياليها ونهاراتها وأرقها وبيقينها وشكها بعد اليقين فاليقين والشك ...

لم أفكري في النقد حين الكتابة ولكنني بعد النشر أصابتي رهبة اللقاء بالقارئ والقارئ الناقد. ربما لأن الإبداع أسبق على النقد فقد كتبها بحرية وربما لأن النقد متأخر عن الإبداع فقد تسلل إلى القلق من رفض النقاد لحبكة مختلفة... ولكنني فوجئت بأن النقد بغير وأن في النقد من يهوى المغامرات النقدية فاستجاب لميلانين وهي تخطابه. وفي كل مرة اقرأ شيئاً عن الروايةأشعر بالسعادة الغامرة والخوف من ميلانين على أخواتها القادمات.

• غريب العوض: يعتبر الكاتب الذي تتبع كتاباته في شتى ضروب الأدب، شعر، خاطرة، رواية، قصة، (ق. ق. ج) ... إلخ، كاتب بارع هل توافقين على هذا الرأي؟ أم للتخصصية رأي آخر؟  
بنظري، إن الكاتب يحتاج إلى هذا التنوع ليس لفرض براعته وإنما لفرز ميولاته الإبداعية.

• بريق الماس: بعد التحية والاحترام ماذا تعني لك الكتابة وهل لديك



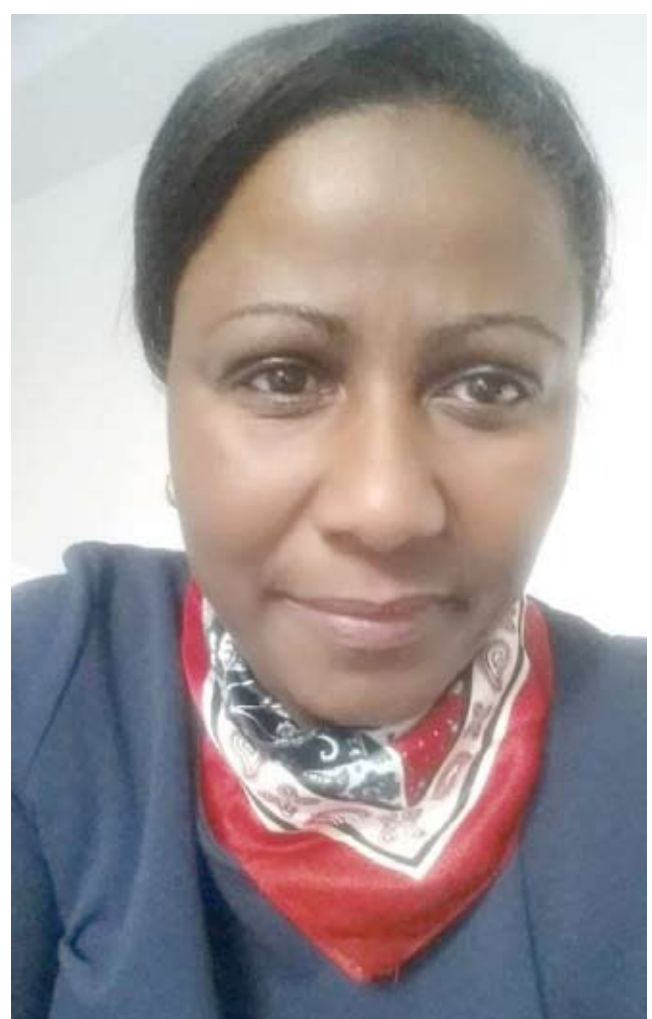
طقوس خاصة لها؟ الفرق بين القاص والروائي؟ نصيحة لمن يمتهنون الكتابة؟

تحية وبعد، الكتابة بنظري هي فعل مقاومة أولاً وقبل كل شيء. أما عن طقوسي فلا طقوس لدى أكثر من السُّكُر بالموسيقى... لا يهم zaman ولا المكان، أفتتح اللحظة المتاحة داخل متاهة مشاغلي الأخرى وأغرق في نصي فلا أعود فتحية ديش الأم والزوجة والمرأة بل أصبح فتحية ديش الحرف لا أكثر.

• زياد مبارك: خط الحادثة الذي انتهجه / أدبياً ورؤيوياً في أجناس حدايثية مثل القص التصوير وشعر النثر وخرق التجنيس، كل هذا أثر على تقييمات السرد في ميلانين بابتكرات خاصة بك. هل تتوقعين فوز الرواية في كتارا القطرية كما رشح مؤخراً؟  
سؤال خطير!

إن مشاركة ميلانين في جائزة كتارا هي خطوة جريئة فرضتها المغامرة الأدبية. إن تقبل النقد إلى حد الآن ل GAMERI في ميلانين تعجلني أتقى بأن النقد العربي رغم تكسس أوضاعنا العامة ظل متوركاً محاولاً الاستجابة لتحولات الإبداع وهو ما أتفعنى بخوض مغامرة الجائزة. ولكنني لن يصيبني الاحباط إن وقع استبعاد ميلانين ذلك أنتي على ثقة أن هناك روايات أخرى تستحق و أن ميلانين بجائزة أو بدون جائزة هي إبنتي الشرعية تمثلني بهجة وغبطة وتضييف إلى عوالمي الاشراق. وأن الجائزة ليست بالضرورة مقاييساً للنجاح أو الفشل.

• مصعب أحمد عبد السلام شمعون: عواقب كتابة الأنثى أو إطلالتها عبر وعاء البوح إن كان تدويناً أو مشافهة يعد اجتيازاً لأسس ومقاهيم المجتمع الشرقي ككل، بصفتك وريثة شرعية لهذا الاجتياز بحكم منتجوك المتنوع. أي الوجعين كان ثقيلاً عليك؟ رهق الكتابة وخصوصاً أول حبرك الذي كان سفيراً لك في فضاء القراء أم تلك المُكافحة المجتمعية لتحجيم المرأة عن التحرُّك في دروب الكتابة.  
أي الوجعين أكثر وجعاً إنه وجع الوعي... الوعي بتحجيم الأنثى



فيحاول أن ينجو... إنه بين مطرقة الحداثة وسندان الكلاسيك...  
ومجرد التوق للحداثة نجاة.

• شموخ الحجازية: ليكون المرء روائي يشار إليه بالبنان - كما أنت -  
ماذا عليه أن يفعل؟ هل ترين بأنك حققت طموحاتك في ميلانين؟

لم أحقق شيئاً بعد رأيتي... ميلانين حققت بعضاً من رغباتي وما  
أكثر رغباتي الآثمة. على وعلى كل راغب آخر ان يراود حلمه ولا يهتم  
كثيراً بالزمن... الفعل وحده يحدد المسافات ما فات منها وما انتظر.

• الصادق وانجا: حينما تغرب صلاح أحمد إبراهيم عن الوطن  
ورغم اختلاف الأيديولوجيات لم يحسّ الأمان هناك بل عانى من ذل  
اللون فكتب:

هل ذقت الجوع مع الغربة  
والنوم على الأرض الرطبة  
الأرض العارية الصلبة  
تتوسد ثني الساعد في البرد الملعون  
أني طوّفت تثير شكوك عيون  
تسمع همس القوم، ترى غمز النساء  
وبحد بنان  
يتغور جرحك في القلب المطعون  
تحمل لون أهاب ناب كالسببة  
تلوي في جنبيك أحاسيسُ الإنسان

والتحجير عليها وإيجارها على الكتابة مخففة أو مجارية للرجل  
وهاربة من قضاياها... أرهقني الوعي أكثر فغامر بالكتابة ولا أزال  
أتعارك مع ذاتي المتمردة حتى علي.

• زياد مبارك: «القيق نوع نحبوى لقارئ قلق» / يمكن تخصيص النوع الأدبي برفعه إلى النخبة، أو خفضه، من داخل قالب النوع/  
تقنياته أو التحكم في معاييره الكتابية، وأسلوبها... أما القالب نفسه  
من الخارج/ قصة، رواية، قصيدة... كيف يمكن أن نطلق عليه أنه  
نحبوى؟ وأن قارئه يجب أن يكون كذلك؟

لأن مساحة القيق أصغر من القصة القصيرة ومن الرواية وغيرها  
 فهي بالضرورة تحتاج تقانات عالية ولغة رجراجة وقارئ قلق ولأنها  
كتابة قلقة فهي لا تتوجه لقارئ مطمئن والقارئ القلق نخبة بامتياز.

• شموخ الحجازي: كلنا يؤمن على ضرورة القراءة، من تقرأ فتحية  
ديش؟ وما هو الكتاب الذي لازال صداه يتتردد في الخاطر؟

ربما لأن اهتماماتي النقدية تحتم على القراءة للجميع فإنني أقرأ أو  
أحاول القراءة للجميع ولكن الكتاب الذي ما زلت مختبئة بين صفحتاه  
ومازال يحتضنني بحب هو «موسم الهجرة إلى الشمال» وكم فاتنتي  
من مفاقن في كتب أخرى بسببه.

• شموخ الحجازي: ما رأيك بحال الكاتب العربي، وهل ترى بأن الفن  
الحداثي طغا على الكلاسيك ولماذا تعزي إجابتك؟  
الكاتب العربي انعكس لواقع العربي، يحاول أن ينجو فيفرق... ويفرق



ولكننا ظللت ابناء غير شرعين فيها.  
تخوننا الاوطان عندما تمنعنا من ممارسة مواطننا كغيرنا... لوني  
الأفريقي وتونس المغاربية... شائنة يتلبسها الغموض! سؤال الهوية  
الذى يلف اللغة والحركات... الأشقى هو ذلك الذى في وطنه غريب،  
يخونه الوطن حين يسأله الآخرون عن لغته، عن لونه...  
ماذا نخون ونرحل؟ نفعل ذلك غالباً لأن الوطن خان،  
ونفشل في الخيانة لأننا نعود دوماً إلى وطن ينسانا فتصبح بنظره  
بلا تاريخ.

• زياد مبارك: في يومياتك «امرأة بين الصفتين» كتب: «قادمة أنا  
من الصحراء وما زالت تسكتني الهاجرة» حدثينا عن بيتك وأثارها  
على خطك الإبداعي.

بيئة ريفية، شربت من سواليها وطفت بترابها حين الهاجرة، بيئة بين  
بحر وصحراء علمتني أن الحياة بلا صخب موت! وعلمتني أن الصوت  
حياة.

• زياد مبارك: قلت أن: « مجرد التوق للحدث نجا » ، عبارة تحررية  
بالكامل تحمل رؤية أدونيسية؟ أم معتدلة؟  
عبارة معتدلة، على أنتي توق لرؤيه مجنونة.

• شموخ الحجازية: في رواية «ميلانين» كتبت أنيسة عزوز أن رقية  
مرآتها فهل كانت مرآتين لك عندما كتبتهما؟  
كل شخصي مرايا في ميلانين.

• شموخ الحجازية: برأيك ما هي الخطية التي تدفعنا للكتابة؟  
خطية الوعي والاختلاف.

• شموخ الحجازية: حدثني عن المعارك التي دارت بينك وأبطال  
روايتك / هل كانت ميلانين الأولى أم أن هناك روايات أخرى  
خصصت بها نفسك؟

معاركي معهم محسومة سلفاً فهم دائماً الرابحون ولكنني لا أنتهي!  
ميلانين الأولى ورقياً ولكنها ليست الأولى على مستوى المخطوط. أنتي  
إلى كتابة ذاتي وقراءة روائيتي والتعرف إلى.

• شموخ الحجازية: ما هي الهواجس التي تعانق ذاتك؟ وكيف تجذبين  
وأدها كلما ولدت؟

هواجس كثيرة أولها مغابلة الذات... أحياناً أئدها وأحياناً تشنني.

• شموخ الحجازية: في أي وقت يسل الحرف سيفه صوب محبرتك /  
وهل تستطيعين مناوشاته أم أنه سيد الأمر في إدارة المعارك؟  
يبني وبين الحرف حب بلا مواقف.

• شموخ الحجازية: هناك أشياء تسكتنا رغم رغبتنا القوية في  
اقتناعها، ما الشيء الذي يسكن محبرتك ووددت لو قصصته من  
جذوره ولم تستطعي؟

وددت لو أن لغتي تسع اللغة، تلك رغبتي التي تقابلني ولا أسعى إلى  
قصصها من جذورها بل أسعى إلى تجذيرها أكثر.

• زياد مبارك: كاتب الروائي المفضل؟ روايتك المفضلة؟  
أعود كثيراً لقراءة «موسم الهجرة إلى الشمال» ، «الغريب» ، «رسالة  
الغفران» ... ويقى الطيب صالح كاتب المفضل رغم أنه لم يتكرر في  
كل ما كتب بعد موسم الهجرة.

• زياد مبارك: أيمكنا اعتبار لجان تحكيم المسابقات حاكمة على  
مستوى المنتج من ناحية أدبية بحتة؟  
ويلىك يا زياد!



وتصبح بقلب مختنق غصان  
واذل الأسود في الغربة  
في بلد مقياس الناس به الألوان.  
أسالك بأفريقيتك التونسية بعيداً عن أصوات ونسمات الليالي  
الفرنسية... ترى هل حقاً الأوطان تخون رغم أنا نحن من ندعها  
ونرحل وتلبسها خيباتنا رغم خانتها لها؟ ... كيف يخون الوطن؟!  
اواه يا سؤالك!

إن أفريقيتي التونسية في حد ذاتها معضلة كبرى...  
تحقق الكثير الكثير للمهاجرين في بلدان تخشى القوانين أكثر من  
رغبتها في الالتحاط... بينما لم يتحقق الكثير في بلدان رضعنا حليبها



لجان التحكيم هي لجان مختصة بمحاجة المسابقة وفي الحقيقة ليس أصعب من تحكيم الأدب، لذلك فالجوائز وإن كانت تتحقق انتشار الأثر وترويجه إلا أنها لا تعني مطلقاً أن النص الفائز هونص حارق، ولا تعني أن النص الذي لم يفز هونص رديء.

• **شموخ الحجازية: ما هي الفروقات بين فتحية التونسية وفتحية الفرنسية؟ وما الذي أضافته الأخيرة للأولى بعد سنين الغربة هذه؟**  
لولا الأولى ما كانت الثانية...

الأولى منحت الثانية امكانية التعليق دون أن تغادر قدماها الأرض، والثانية منحت الأولى أجنحة للتعليق دون أن تنسى أنها على الأرض... أضافت الأخيرة للأولى الكثير من الثقة بالذات وأيضاً صوتاً للاحتجاج.

• **صلاح النور أحمد عمر: المنتج الأدبي العربي كماً ونوعاً مقابل خمول المتلقى وتأثيره بماليد يا عموماً، هل برأيك يصلح حالة إحباط الكاتب؟ وهل أصلاً يبدو اهتمام الكاتب بمثل هذه المؤثرات أشاء معاناته للنص من على**

المنتج الأدبي العربي اليوم يعني حالة من الفوضى ليس لأن المتلقى خامل وإنما لأن المنتج الأدبي لم يدرك أن قارئه تغير. لا يزال الكثير من الإنتاج يتغثر في مسألة المواجهة مع القارئ بل ويتعامل الكاتب أحياناً بنوع من الأبوبية مع القارئ ولا يراه صنوه وهذا ما يفسر حالة شبه الطلاق بين النص والقارئ. ولكن ذلك لا يجب أن يكون عاماً من عوامل الإحباط بل عليه أن يكون فرصة لقطبي العملية الأدبية لمراجعة علاقتها.

• **شموخ الحجازية: يظل المرء أبداً يحن إلى التربة الأولى التي يحملها بين طياته، كم من رهق قضيتِ وأنت تحملين الوطن؟ / وهل تستنزفِ البعد أم أن كسوة الاعتياد خفت من حمولتك؟**

لا أعرف الاعتياد على الغربة ولا التخلص من تربيتي الأولى... فقط لأنني صرت غريبة في تربيتي الأولى بينما انغرست في تربيتي بالتبني، لا أدرى إن كان طوعاً أو غصباً ولكنه حصل.

• **مصعب أحمد عبد السلام شمعون: الكتابة إقرار لحديث الأنماط والأنا لها مزاجيتها. ما بين الكتابة المزاجية بحكم اللحظة، والكتابة المطوقة بحكم عقد الاحترافية... (الاحترافية) قيد لجهة ما تكتب**



خلفها - بطريقة مباشرة أو غير مباشرة - فيلجاؤن للخادش للحياة في كتاباتهم الأدبية بغرض جذب القراء مستثمرين في ذلك قاعدة «المنوع مرغوب» وذلك من أجل الشهرة. ما رأيك في مثل هؤلاء الكتاب؟ لا تعتقدين أن من يستخدم هذا الجانب الإغرائي الخادش

للحياة به فصور فتي في عقليته؟

لا أستطيع أن أطلق حكماً نهائياً ولكنني أقول إن الأدب إذا لم يكن نبيلاً حتى وهو يطرح القبح فهو ليس أدباً. قرأت روايات كبيرة وقع فيها توظيف السكر والجنس مثلاً دون أن ينقص من قيمة الأثر. وقرأت أخرى شعرت بها بالغثيان... توظيف المشاهد والأفكار كالرقص على حبل البهلوان يحتاج دربة وعمقاً ودرامية بالمرائق.

• إبراهيم دناش: أعجبني جداً رأيك المتعلق بالهوة السحرية بين الشرق والغرب، كانوا يعانون من الهرطقات فتحرروا منها في وقت مبكر... والمفتاح لهذه المعضلة هو اليون الشاسع في سعة الاطلاع الذي يعتبر رصيداً يلحاً عليه المثقف كلما ادلهمت وتطلسست عليه تعقيدات الحياة... متوسط ما يقرأه إنسان الغرب في العام يتراوح بين ٢٠٠ إلى ٤٠٠ كتاب في العام بينما يقرأ أنشطنا ٨ كتب في العام. تلك هي المعضلة، هذا ما أردت إضافته مع التحفظ على بعد الآراء غير المنصفة لإنسان الشرق حيث أن نسائنا رصيد مدحور وذهب مكنون.

عندما، هل نخلع جمالية الخبر خصوصاً في الحالة الاحترافية؟ بنظري أن جمالية الحرف تتلازم حالة الكتابة المزاجية وتختفي قليلاً مع الاحترافية. أحب الكتابة المزاجية التي ترغمي على مواجهة العالم بيهارات التمرد.

• يوسف أحمد يوسف: برأيك ما المعيار الذي يمكن أن نصنف به الرواية بأنها ناجحة... إذا افترضنا أن الكتابة مخاض فهل يمكن أن نصف الكتاب بأنهم المعدبون في الأرض؟

الرواية الناجحة هي تلك اللصيقة بانتظارات القارئ وليس بانتظارات النقد فقط. الكتابة مخاض متواصل والكتاب ليسوا المعدبون في الأرض بل هم أنبياء الأرض.

• غريب العوض: الرواية والقصة الطويلة تعتبران براح مهول يستطيع الكاتب أن يركض فيما براحة تامة، أما القصة القصيرة تحتاج لاختزال الأفكار في حيز ضيق جداً مما يجعله في حاجة لحضور ذهني ولغوياً ما يفعل ذلك... ترى أيهما أكثر ارهاقاً في استخراجه كعمل أدبي، الرواية والقصة الطويلة أم الـ قـ جـ؟ هل في كتابات تمثيل للعمق والرمزية أم للمباشرة في الطرح؟

كتابة القصة القصيرة جداً أكثر إرهاقاً لكتابتها. هي حالة من التدريب المستمر والعصف الذهني الذي لا يتوقف.

أميل في كتاباتي إلى الرمزية كثيراً ولكنني أعالج مواضيعي حسب الحاجة فأراوح بين هذا وذاك.

• منذر عبد الله محمد: هل عشق الكتابة وأدمانها يجعل الشخص كاتباً؟ أم أن كثرة القراءة تجعل الشخص يكتب؟

من عشق عمل على الوصول للفوز بمعشوقة... العشق يحتاج الفعل ليكون، والكتابة تحتاج القراءة لتكون.

• زياد مبارك: في إطلاقة لك ذكرت عقدة العلاقة شرق/غرب كما أسميتها، معتبرة أنها تقسر علاقة الشرقي بالفكر، والثقافة، والأدب، وبالآخر المختلف، وبالمرأة... في تسريد غريزي محض. ما هي رؤيتك لهذه المشابكات بحيث خرّجت لها هذا الحكم؟

إن العلاقة شرق/غرب علاقة معقدة جداً عبر عنها الأدب في آثار عده وكشف قلقها وارتباكها. نقرأ على سبيل المثال «موسم الهجرة إلى الشمال» وكيف ينتقم الشرقي من الغرب من خلال نسائه، وحتى اليوم اقرأ عن غزو الشرقي للغرب من خلال فعل الفحولة. نهمل الفكر والفن ونتداعى في تسريد غريزي لا يسيء للغرب بقدر ما يسيء إلى الشرق. ربما علينا استشراف رؤية مغايرة بل يجب ذلك.

• زياد مبارك: ذكرت أن الشرقي ينتقم من الغرب من خلال نسائه نسبة للغرب - وتحديداً من خلال الفحولة... بين الغالب والمغلوب حسب الفلسفة الخلدونية للتاريخ، فالشرقي هو هكذا منذ اتصاله بالحضارات القديمة/ الرومية، الفارسية، الأفريقية... الخ. وبروز هذا الجانب في الكتب من أمهات الأدب لا تحصى... هل يمكن أن نقول أنه طبع مرّك في الشرقي لا لازمة مستحدثة؟

لم تكن أبداً لازمة مستحدثة. فالشرقي دائماً - ولا علاقة للنوع في ذلك - ما يتحسس طريقه نحو الآخر وحتى نحو ذاته عن طريق الجسم. يقرأ الآخر ويقرأ نفسه بالجسم. ليس ذلك انحرافاً عن الطبيعة وإنما انحراف عن العقل. ورغم اختلافه مع الفلسفة الخلدونية في بعض الواقع إلا أنتي أراه مصيبة هنا.

• غريب العوض: بعض الكتاب يتبنون العقيدة الميكافيلية ويتمرسون



شكراً وارفة لوجودك ورائك الذي ينم عن بصر وبصيرة بمعضلة الشرق غرب... المرأة في الشرق هي المرأة ولعلنا نختلف فقط في ماهية كيتوتها... هل اختارت أن تكون «درة الرجل المكونة» أم هو اختيار لها.

• **شموخ الحجازية:** في كتابك «صمت النوافيس» لماذا اخترت القص التخاطري في طريقة السرد؟ وما هي أقرب القصص إلى قلبك في هذا الصمت؟ وأي الكتب الثلاثة (رقصة النار، صمت النوافيس وميلانين) مقرب لدبش؟ وأيها كان أكثر رهتاً في مرحلة كتابتها؟ وفي عام ٢٠٢٠ بماذا ستشرقين علينا من إبداعاتك هذه المرة إن شاء الله؟

في «صمت النوافيس» أردته سرداً تخاطرياً أقرب إلى الروح، كان همي هو اختارات كثيرة. اختارات القول السردي والقول الشعوري والثيمي أيضاً.

الهدف من ذلك ليس الاختراق وحسب، فالاختراق يقتضي أولاً العلم بالمخترق. الهدف كان نزع القدسية على الشكل من أجل قدسية المضمون.

هي مجموعة قريبة جداً مني تعلن عصيان الكتابة المطمئنة وعصيان التابع أيضاً. كانت مجموعة شديدة الحساسية الاجتماعية خاصة فهي تتناول قضايا حارقة تخص المرأة والطفل والرجل على حد سواء.

النصوص الأقرب إلى قلبي في «صمت النوافيس» عديدة وسأظلم نفسى إن أنا تخيّرت البعض... أظلم نفسى لأنني قد أجب بشكل مختلف على نفس السؤال كلما طُرحت علي.

نص «صمت النوافيس» الذي عنّيت المجموعة بعنوانه قريب مني اليوم أكثر من قبل وخاصة بعد أن كشفت الأخبار عن مدرسة «الرقارب» في تونس وفيها تعرض أطفال للاغتصاب والتحرش الجنسي في مدرسة من المفترض أنها قرآنية.

أعتقد أن الكتاب مرهق بالضرورة. ولكن قد يكون اللاحق دوماً أشد ارهاقاً من السابق ذلك أن الرقابة الذاتية والوعي بمسؤولية الكتابة تتضاعف في كل مرة من أجل أثر أكثر اكتمالاً حتى وإن كان الكاتب على وعي كامل بأن الاكمال يوطوبياً.

كنت وعدت نفسى أنه بنهاية ٢٠٢٠ أو قبلها ستكون دراستي النقدية في القصة القصيرة جداً منشورة وأسعى إلى أن أفي بوعدي لنفسى حتى وإن كنت أخلف كثيراً وعدى.

• **زياد مبارك:** أنسنت إلى رقية في ميلانين قولها: (إن العالم جميل جداً قبل أن يحشر الكبار أحقادهم في شؤوننا الصغيرة) ... بعيداً عن السردية والحدث ما هي الفلسفة الخاصة بك في هذه العبارة؟

فلسفتي الخاصة هي أن الصغار أقدر من الكبار على إدارة شؤون الحياة... فنحن منغمضون في المعاصي بينما هم منغمضون في الحب.

• **سر الختم أبو السرور المحفوظ:** لماذا المرأة رواية مفقودة، وجراح كذبة طقوس المساواة، والجندرة، وأقعنة الثيمات الأخرى وبأنها رقم هش في أحندة رزنامة الحياة... وعلمأً هي الطبيعة الأم.

«لماذا المرأة رواية مفقودة؟»... هذا سؤال تفكيري يقرأ بياضات اللغة والرواية والأدب. وهذه البياضات موجعة ولا جواب عنها إلا بها... المرأة حتى اليوم رواية مفقودة، والجندر والمساواة غالباً هي تجليات غياب يحاول أن يتحول إلى حضور.





## المقصديّة الخلقيّة فاي فنُ الخبر

# كتاب الفرج بعد الشدة أنموذجاً

د. فهد أولاد الهانى - المملكة المغربية

### • تقديم

لقد أصبح من المسلم به أنّ ما حظي به الشّعر من سلطة فنيّة راقية يتواءل من المكانة ما علا كعبها وشرف قدرها في الثقافة العربيّة، فكان أن تربّع الشّعر على هرم الأجناس الأدبيّة التي عاصرته، والتي لم يسعفها الحظُّ في أن تنازعه مكانته في الذاكرة الثقافية القديمة، بيد أنّ هذه الحقيقة لا تلغى حقيقة أخرى مفادها أنّ الشّعر لم يكن الجنس الأدبيّ الوحيد الذي تعاورته المصنفات العربية القديمة، فإلى جانبه ظهرت فنونٌ أدبيّة متنوّعة تفاوتت - من جنس آخر - في مستويات بروزها ولأسباب لا يسعنا المقام هنا لتفصيلها، بحيث لم يعد خفيًا على الدارسين للتاريخ الأدب وفنونه وجود أنواع أدبية أخرى من قبيل المقامات، والرسائل، والخطب، والنواودر، والأخبار التي حاولت أن تجد «مكاناً لها» في أهم المؤلفات الأدبية العربية وأوسعتها». ولعل في فنُ الخبر وغيّره من الفنون ما يثبت أنّ الشعر وإن كان ديوان العرب وعنوان الأدب إلا أنه لم يكن فناً وحيداً في أدبنا العربي القديم، بل كانت تحيا إلى جانبه أشكالٌ من الفنون ازور عندها الدرس النّقديّ القديم لأسباب غير علمية ولا أدبيّة من ذلك فنُ الخبر الذي وجده له في مصنفاتنا التّراثية حيزاً له قدره بالمقارنة مع غيره من الفنون.

والحكاية دون اعتناء من أصحابها بالبحث عن الحدود الفاصلة والمميزة لهذه الأنواع، وذلك ما جعل دراستهم عاجزة عن تصنيفه كشكل من الأشكال التعبيرية البليغة التي تستند في بلاغتها إلى مكونات جمالية مخصوصة تسهم في بناء مفهوم المصطلح من جهة، وفي تأطيره ضمن نوع معين من جهة ثانية، من ذلك ما أورده صاحب (الأمالي) في تقديمه لكتابه، يقول: «أودعه فنونا من الأخبار، وضروباً من الأشعار، وأنواعاً من الأمثال.. ولا فناً من الخبر إلا انتحله». وللقارئ أن يلاحظ أنّ صاحب الكتاب أجرى تقديره من غير أن يعرف الخبر، مكتفيا بما قد يشتمله من فنون دون أن يميز هذه الفنون، أو يفصل القول فيها باعتبارها قد تساعد على تحديد الاصطلاح الأدبي للخبر وتحصر دلالته الأدبية. وفي كتاب الحيوان نجد الجاحظ يذهب في تقديمه لكتابه إلى القول بأنه: «متى خرج من آيات القرآن صار إلى الآخر، ومتى خرج من أثر صار إلى خبر، ومتى خرج من خبر صار إلى الشعر، ومن الشعر إلى النواودر...». وبالرغم من هذا التّفصيل الذي يوضح فنون الكتاب وما يتعرّض له من أنواع، إلا أنّ الخبر لا تكاد نجد له تعريفاً أدبيّاً واضح المعالّم يبني حده الفنّي، ويرسم حدوده الاصطلاحية التي تحدّه عن الفنون الأخرى.

وإذا كان الالتباس هو ما ميز تصنيفات القديمي في تعاورهم لمفهوم الخبر، بحيث لم يصدروا - في تعريفاتهم - عن مقولات واضحة تضع حدّاً جمالياً ودلائياً يؤطره كفنّ قائم له قواعده الشّكلية والمضمونية،

### ١. الخبر بين اللغة والاصطلاح، محاولة للتأصيل:

لسنا نروم من هذا المدخل تناول فنُ الخبر من حيث نشأته وتاريخ ظهوره، بقدر ما نسعى جاهدين إلى الوقوف على دلالاته اللغوية والأدبية التي قد تبعد لنا طريق الإلمام بهذا الفن، وذلك من خلال ما ينطوي عليه من مقصديّة خلقيّة تخرجه من وظيفة الإعلام والإخبار التي تحصر غايتها في نقل المعلومات والوقائع، إلى وظيفة أربح بكثير يهدف منها الخبر إلى التأثير في سلوك المتلقّي وبناء قناعته الخلقيّة والمعরفيّة ودفعه إلى تغيير تراتبيّته من القيم والمفضليّات. والمتبّع للفظ الخبر لغة يلفت انتباهه قول ابن منظور، في تناوله لما ذكره، هو: «ما أتاك من نباً عمن تستخبر». وفي المعجم الوسيط «الخبر ما ينقل أو يُتحدّث به قوله أو كتابة». وبمعنى أن نقول: إن الدلالة اللغوية للمفهوم الخبر لا تمدنا بشيء كبير يفيدنا في باب الاصطلاح، وفيما يليه لا تستطيع أن تبرز لنا ما هو عليه من طبيعة العلاقة التي قد تربطه بالخطابين الأدبي والنقدي في تراشنا النثري العربي القديم.

إن هذا القصور المقاربتي الذي يتجلّى من خلال التعريف اللغويّ يفرض على الباحث إعادة قراءة المفهوم في ضوء التراث الأدبي، بيد أنّ هذا التراث هو نفسه. لم يصدر في مقاربته التصنيفية عن وعي الفوارق الأجناسية التي على أساسها تتوخى الدقة في الفصل بين الفنون الأدبية، إذ نجد، في هذا السياق، بعض المصنفات الأدبية التي أوردت لفظ الخبر إلى جانب مصطلحات أخرى من قبيل: النادرة



أدق.

في ضوء ما سبق تأتي الدراسة التي أنجزها سعيد يقطين في كتابه «الكلام والخبر» ، والتي انتهت من خلالها إلى جعل الخبر ضمن أنواع أصيلة وثابتة مثل الحكاية والقصة، لتكشف لنا عن مبدأً أساساً مبدأ التراكم وهو المبدأ الذي يسمح للخبر بالتمييز عن الأنواع الأدبية الأخرى، وفي سياق توضيحه لهذا المبدأ يقول: «إذا كان الخبر أصغر وحدة حكائية، فإن الحكاية تراكم لمجموعة من الأخبار المتصلة، والقصة تراكم لمجموعة من الحكايات، والسيرة تراكم لمجموعة من القصص»؛ هذا ولا يحيد عن هذه الدراسات المعاصرة التي حاولت أن تنظر للخبر باعتباره جنساً أدبياً يصدر عن بلاغة خاصة به ما توصل إليه محمد مشبال في كتابه «البلاغة والسرد»، وذلك حينما اعتبر الخبر في التراث العربي القديم «جنساً سريدياً بسيطاً قائم على المزاوجة بين الإفادة والإمتاع»؛ وعليه يمكننا أن نعد الخبر نمطاً خطابياً يستوطن داخل نصوصه وظائف معرفية، وخلقية تروم حمل

فإن الدراسات الحديثة؛ وبالرغم من جهودها التي استندت إلى مسلمة الوعي بالجنس؛ إلا أنها لم تخل من اللبس المفاهيمي المتباين عن التداخل بين الألوان النثرية، ولأنه على ذلك إيراد لفظ الخبر ردِيفاً للقصص كما هو الحال في بعض الدراسات، إذ يقول صاحبها: «وبهذه القصص التي تسمى الأخبار نستطيع أن نقول بأن فن القصة في الأدب العربي واضح في كل عصر». وعلى نفس النهج من عدم التمييز بين الفنون النثرية، وإبراز محددات كل منها يشير على عبد الرحيم محمود في كتابه «القصة العربية في العصر الجاهلي» حيث يعرّفها بقوله: «هي الفن الذي نعرفه اليوم بهذا الاسم بين الأجناس الأدبية، قد أطلقها العرب على عدة أشياء، وأطلقوا هذه الأشياء عليها وهي الحديث، والخبر، والسمّر، والخرافة»، وبالرغم من التداخل الواضح بين المفاهيم الذي ينتج عنه شيء من الغموض في التحديد الدقيق للخبر ومميزاته في بعض الدراسات الأدبية الحديثة؛ إلا أن هناك دراساتٍ معاصرة حاولت أن تقارب مصطلح الخبر بشكل

من أخلاق ملوكنا ورؤسائنا لا تأتي من الفضل، بمثل ما يحتويه عليه تلك الأخبار من النبل»؛ ولعل في هذين الشاهدين ما يقيم الحجة على استحضار الخبر لمقصدية خلقية تتجلّى بوضوح فيما يسعى إليه مؤلف «الفرج بعد الشدة» «من إصلاح للمجتمع، وتأسيساً على هذا يビدو واضحأً أنَّ أخبار أبي محسن تبني على بلاغة وظيفية تداولية قوامها استهداف المتلقي في تمثيلاته القيمية ودفعه إلى إعادة النظر في سلوكياته المنبودة شرعاً وعقولاً؛ فالقارئ إذ يقرأ هذه الأخبار يتّخذ منها حجة تعليمية لإصلاح ما اعوج من أخلاقه وبالتالي يبني منظومته الخلقية التي تتجلّى في الصبر على المحن، ومقارعة الظلمة، واليقين من فرج الخالق بعد شدّته على عباده، والتعلق بالله إذا ما عمّ البلاء ونزل بالمرء ما لا يحمدُه.

يقول التتوخي:

«حكى عبد الله بن سليمان بن وهب، عن أبيه أنه قال: أصبحت يوماً وأنا في حبس عبد الملك الزيات في خلافة الواثق آيس ما كنت من الفرج، وأشد محنـة وغمـا حتى وردت علي رقعة أخي الحسن بن وهـب ونسختها.

محنُ أبي أيوب أنت محلها  
إذا جزعت من الخطوب فمن لها

المتلقـي على التـصديق والإذـعان وتزوـيدـه بـقـيمـ هـادـفـةـ.

٢. الخبر والمقصدية الخلقية:

لا شك في أنَّ الخبر نص سردي يحتمـلـ بلاغـةـ نوعـةـ خاصةـ بهـ، كما لا شكـ أـيـضاـ فيـ أنـ هذهـ البلـاغـةـ لاـ تـقـفـ عندـ حدـودـ التـصـنـيفـ فيـ حدـ ذاتـهـ، ولاـ تـرـتـبـطـ فقطـ، بـبنـيـتـهـ اللـغـوـيـةـ المـكـوـنـةـ لماـدـتـهـ. إنـهاـ بلـاغـةـ تـجـاـوزـ حدـودـ النـصـ كـمـعـطـيـ لـغـوـيـ لـتـشـمـلـ مـقـصـدـيـاتـ صـاحـبـهـ، وـماـ يـتـوقـ إـلـيـهـ مـنـ قـيمـ خـلـقـيـةـ يـسـعـيـ بـواـسـطـتـهـ إـلـىـ تـقـيـيـرـ سـلـوكـيـاتـ المتـلـقـيـ، وـبـالتـالـيـ إـقـاتـاعـهـ بـرـؤـيـةـ خـلـقـيـةـ وـتـرـبـيـةـ مـبـثـوـثـةـ فيـ ثـيـابـ النـصـ الـخـبـرـيـ. إنـ مـثـلـ هـذـاـ الطـرـحـ يـفـضـيـ بـنـاـ إـلـىـ إـشـكـالـ هـامـ مـضـمـونـهـ: إـلـىـ أـيـ حدـ تـجـاـوزـ بلـاغـةـ النـصـ الـخـبـرـيـ الـوـجـوـهـ الـأـسـلـوـبـيـةـ لـلـنـصـ لـتـسـعـ بلـاغـةـ وـظـيـفـيـةـ غـرـضـهـ إـصـلاحـ المتـلـقـيـ وـبـنـاءـ مـرـجـعـيـةـ خـلـقـيـةـ؟ـ وـبـمـعـنـىـ آخـرـ هلـ يـمـكـنـ أـنـ تـكـوـنـ أـخـبـارـ التـتوـخـيـ، مـثـلـاـ، تـزـرـعـ نـحـوـغـاـيـةـ أـسـمـيـ عـنـوانـهاـ

اصـلاحـ المـجـتمـعـ، بـحيـثـ يـصـبـحـ الـخـبـرـ عـنـدـهـ مـجـرـدـ وـسـيـلـةـ وـحـسـبـ؟ـ

يشيرـ الدـكتـورـ زـكـيـ مـبـارـكـ فيـ مـعـرـضـ تـعـلـيقـهـ عنـ أـخـبـارـ التـتوـخـيـ إـلـىـ آنـهـ لمـ يـكـنـ رـاضـيـاـ عـنـ الـحـكـامـ وـالـأـمـرـاءـ مـنـ أـهـلـ زـمـانـهـ، فـهـوـ يـرـاهـ مـنـ الـمـتـلـقـيـنـ فيـ طـبـاعـهـ وـمـذـهـبـهـ، وـيـحـكـمـ عـلـىـ أـهـلـ عـصـرـهـ بـالـفـسـادـ، وـفـيـ مـقـدـمـةـ «ـنـشـوـارـ الـمـاحـاضـرـ»ـ يـتـحدـثـ التـتوـخـيـ عـنـ الـواـزـعـ الـدـيـنـيـ الـذـيـ دـفـعـهـ إـلـىـ الـخـوـضـ فيـ تـدوـينـ الـأـخـبـارـ وـتـأـلـيـفـهـ، فـيـقـولـ:ـ وـوـجـدـتـ



بالله، وبقدرته على غوث أوليائه، وقد لمسنا هذا في الفرج الذي أدركه أبو أيوب من دون أن يحسب لذلك. ويكون من نافلة القول أن نذكر بأن الإيمان بالله ركن أساس من أركان العقيدة الإسلامية، وتابت من ثوابتها الرئيسة. وثالثها: الفرج بعد الشدة، وهو سنة إلهية تجري بين العباد بغاية الابتلاء «لبيلوكم أَيُّكم أَحْسَنُ عَمَلاً»، ولعل الخبر الأول يعتمد على تناص مرجع قرآني يتمثل في قول الحق سبحانه «إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ إِسْرَاً»، ولذلك حشد التتوخي في مقدمة كتابه من الآيات ما تدل

لهانَ الَّذِي عَقَدَ الَّذِي انْعَدَتْ بِهِ  
عَقْدَ الْمَكَارِهِ فِيهِ يَحْسِنُ حَلْهَا  
فَاصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْقِبُ فَرْجَةً  
وَلِرُبَّمَا أَنْ تَجْلِي وَلَعَلَّهَا

قال: فلم أصل العتمة ذلك اليوم حتى أطلقت فصيحتها في داري...» ينقل الخبر ما أصاب أباً أيوب سليمان. من بلاء . في حبس محمد عبد الملك الزبيات على خلافة الواثق، حيث اشتدت عليه المحن وغشيه الغم وأحاطه الكدر، وانتقطع أمله في الفرج إلى أن وردت عليه رقعة من الشاعر المترسل الحسن بن وهب، فصيّر شدته فرجاً إذ قناءل بما قرأه من شعر كان فيه من الموعظة وشحد الهم ما كان سبباً في خروجه من محنته. إن في مثل هذا الخبر من المقصودية الخلقية ما ينبغي على مواعظ وقيم يمكن إجمالها فيما يلي: (الصبر، والثقة في الله تعالى، والرضا بالقضاء والقدر، وانتصار الحق على الباطل).

كل القيم السالفة التي تبطنها الخبر بإحياء لا تصريحًا هي من صميم العقيدة الدينية التي يؤمن بها التتوخي نفسه، وبذلك يكون الخبر عنده لا يروم الإعلام لمجرد الإخبار التوثيقي، بقدر ما يسرّع مادته وسيلة لبناء الأخلاق وتهذيب النفوس وإقراراً لمبادئ الشرعية السمحاء. ولسنا نجد بين هذه الغايات النبيلة وبين ما صرّح به القاضي أبو علي في مقدمة كتابه «الفرج بعد الشدة» أي خلاف، إذ يقول في سياق ذكره لدعاوي التأليف: «إِنَّ فِي مَعْرِفَةِ الْمَتْحَنِ بِذَلِكَ حَشْدَ بَصِيرَتِهِ لِلصَّبْرِ، وَتَقْوِيَةِ عَزِيمَتِهِ عَلَى التَّسْلِيمِ إِلَى مَالِكِ كُلِّ أَمْرٍ، وَتَصْوِيبِ رَأِيهِ فِي الْإِحْلَاصِ، وَالتَّقْوِيَّةِ إِلَى مَنْ يَبْدِئُ مَلْكَ التَّوَاصُلِ». إن ما يفسر للقارئ بعد الخلقى الذي تتطوّر عليه مثل هذه النصوص ما ذهب إليه المسعودي في كتابه مروج الذهب متعدّثاً عن غايات الأخبار وفضائلها، معبراً عن ذلك بقوله: «ومكارم الأخلاق ومعاليها منها تقتبس»، والحق أن الناظر في هذه النصوص يقف على ما فيها من آداب أخلاق تختلف مضمونها من خبر لآخر، وتتنوع مواضعها بحسب السياق التّوالي للنص، غير أن هذا الخلاف في موضوع الأخبار. يرسو على وحدة موضوعية تمثل معطى ثابتًا في الخبر عند التتوخي لا يتغير بالرغم من تغير الأخبار، يعني بذلك الثابت الموضوعي القيمي في الآن نفسه المتمثل في معنى «الفرج بعد الشدة»، والذي شكل رابطاً معنوياً انتظمت من خلاله نصوص الخبر كلها، ودارت حول قيمة المسببة له، فلا فرج من دون صبر، ولا صبر من دون قوة التوكل على الله والإيمان بنصره وعونه.

تأسيساً على ما مضى تكشف المقصودية الخلقيّة في الخطاب الخبري عند التتوخي عن أربعة أنواع من آداب الأخلاق، يمكن تصنيفها كما يلي:

#### أ. أدب الصبر على المحن:

مثل هذا الصنف من الأخبار خبر أبي أيوب سليمان وغيره من الأخبار التي دارت في فلكله، واقتسمت فيه الشخصوص بالصبر على الشدائد والمكاره، ولهذا النوع من الخبر رسائل تعليمية لا يمكن فصلها عن أبعادها الخلقيّة، أولها: الصبر باعتباره صفة ممدودة في الإسلام وخلقها موسوماً بمشروعية القبول في المنظومة القيمية الخلقيّة للمجتمع المسلم، ينطاطع من خلاله (الخبر) مع منطق النص المقدس «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا»، وينتقات بذلك على ما هو مفضل في الذخيرة الثقافية للمتلقي، وثانيها: صفة الإيمان

علاقته مع نفسه، بل تجاوز علاقه الإنسان بنفسه ليُسع علاقه الإنسان بغيره؛ في هذا السياق يورد التتوخي خبر الحسن البصري مع الحجاج بن يوسف التثاقي الذي تعرض لتجريح على لسان البصري: «فماذا يا أفسق الفسقة، ويا أفجر الفجرة، أما أهل السماء فلعنوك، وأما أهل الأرض فمقتوك»، وبغض النظر عمّا إذا كان التتوخي يستغل هذا الخبر ليفصح، في خفاء، عن موقفه الديني وأيديولوجيته العقدية، فإنّ ما وقع من أحداث بين البصري والحجاج كشف عن رسالة خلقية تستهدف تربية القارئ وتوجيهه في أمور الدين والسياسة، وللتارى أن يلاحظ أنّ هذا الخبر يعالج قضية علاقه العلماء بالحكام والخلفاء، ويسعى التتوخي إلى تقوين دور العلماء الصالحين وبيان وظيفتهم الشرعية، وحثّهم على قول الحق حتّى وإن كان ذلك في وجه حاكم ظالم، لأنّ الله سبحانه قد أخذ الميثاق على العلماء لئلا يقولوا إلا الحق، وبذلك كان الخبر المذكور يصدر في مرجعياته الخلقية عن باب من أبواب العقيدة الإسلامية الذي يدخل فيه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

إنّ ما يفسّر هذا الملجم من ملامح المقصدية الخلقية عند التتوخي فتح الخبر على الظرفية التاريخية التي عاصرها صاحبه، بحيث وقف على أحاديث . إما معاينة أو سمعاً . عن أخبار المماليك أو الدول، وأحوال الملوك والوزراء، ناهيك عن السادة والحجاج، وقد أجمع بعض من هذه الأحاديث على ميل هذه الطبقة من الناس إلى اللهو والظلم والفساد؛ فكان أن ألف صاحب الفرج هذه الأخبار عليهم يجدون في نصوصها عطة تفعهم، أو عبرة ترجع بهم إلى الحق. كل ذلك يجعل من الخبر خطاباً واعطاً يتتجاوز إطاره الزمني ليمارس بلاغته الوظيفية من خلال ما يقوم عليه من وظيفتي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

ب: أدب الدّعاء:

حشد التتوخي لكتابه أخباراً، على اختلاف أحداثها، تمجّد فضل الدّعاء وتحثّ عليه، ليس لأنّه عبادة شرعية لها مقامها وفضليّتها بين العبادات الأخرى وكفى، ولكن لأنّه أداة تمكّن العبد من الانتقال إلى حال الفرج بعد شدّته، ووسيلة الله في الأرض يلّجأ لها المؤمن بغرض التواصل مع الحق سبحانه في السراء والضّراء، ولذلك جاء كتابه مشبّعاً بنصوص الخبر التي تقوم في موضوعها على أدعية دينية تتّوّع في صياغتها تنوع بناءً ومعانٍ؛ انسجاماً منه مع المعطى التاريخي المرتبط بأنّ الدّعاء يحتلّ مكانة سامية في موروث الثقافة الإسلامية، وذلك بالنظر إلى وفرة الإنتاج المتحقّق من ناحية، أو بالنظر إلى تنوع موضوعاته و مجالاته من ناحية ثانية، غير أنّ الثابت الموضوعي المشترك في أدعية التتوخي يمكن في أن الدّعاء كان سبباً في كل فرج، وأداة يحصل بها هدوء السرد بعد توترة وانحسار آفاته؛ فدعا وزير المهدى أفضى به خارج السجن وحرره بعد قيد، ودعا الرجل الذي كان مصيره القتل عند زياد خلّ سبيله، بعد أن حرك شفتيه بكلمات من الأدعية. حتى إن المؤلف وسم بابه الثالث بعنوان «من بشر بالفرح فتجلّ من محنّه يقول أو دعاء أو ابتهال»؛ وفي مفتتح هذا الباب يحكى لنا خبراً يبيّن به فضل الدّعاء، يقول: «أخبرني الصّولي، قال: حدّثنا البرّ القاضي قال: رأيت امرأة بالبادية، وقد جاء البرد فذهب بزرع لها، فجاء الناس يُعزوّنها، فرفعت رأسها إلى السماء، وقالت : اللهم أنت المأمول لأحسن خلف، وبيدك الموضّع مما

دلالة قطعية على قاعدة الغوث الرباني للمؤمنين والأولياء ناهيك على أنه . كنص كامل . يتحول إلى موعضة تسرى بين العباد، وتجري على الألسن جريان الأمثال، فينكشف بها هم من ابتلي من الخلق، ويستلذ بحديثها من حجب عنه الهباء، وفي هذا ما يسوغ مشروعية الخبر في تأليفه، فيقول: «وأننا بمشيئة الله تعالى، جامع في هذا الكتاب أخباراً من هذا الجنس والباب، أرجو بها انتشار صدر ذوي الألباب، عندما يدهمهم من شدة ومصاب». لم يكن الخبر إذا مرّياً المتلقى في





مما وقع للناس في غير عصره؛ حتى يتخذ من هذه الأخبار منارةً يهتدى به عند محنٍ وشدائد.

ج: أدب جميل الصّنْع:

بِتَأْمَنَ عَلَى يقينٍ تَامٍ بِأَنَّ الْخَبَرَ ذُو بَلَاغَةٍ وَظِيفَيْهَا التَّعْلِيمُ  
وَالإِصْلَاحُ، وَتَدْوِينُهُ يَضطَطِعُ بِمَهْمَةٍ تَدَوَّلَيْهَا أَكْثَرُ مَا يَضطَطِعُ بِوَظِيفَةٍ  
تَبَلِّغِيَّةِ إِخْبَارِيَّةٍ، وَبِمَا أَنَّ النَّصَّ الْخَبَرِيَّ مُتَوَالِيَّ مِنَ الْوَقَائِعِ المُسَرَّوَدَةِ  
بِعِنْدَيْهَا مَفْرُضَةٌ فَإِنَّ الْقَصْدَ مِنْهُ مُوجَّهٌ نَحْوَ الْمَشَافِقَةِ وَالإِصْلَاحِ وَإِعادَةِ  
تَرْتِيبِ قَنَاعَاتِ الْقِرَاءِ خَدْمَةً لِلشَّرْعِ وَتَقْعِيلًا لِضَوَابِطِهِ مِنَ الْأَخْلَاقِ؛  
فِي ضَوْءِ مِنْ هَذَا السَّيَّاَقِ تَسْعَى أَخْبَارُ التَّنَوُّخِيِّ إِلَى إِصْلَاحِ سَلُوكِيَّاتِ  
الْمُتَلَقِّيِّ لِبَنَاءِ مَجَمِعٍ يَرْفَقُ إِلَى الْكَمَالِ الْقِيمِيِّ اعْتِقَادًا وَسَلُوكًا، وَيَنْبَأُ  
بِأَفْعَالِ أَفْرَادِهِ عَنِ الرِّذْلِيَّةِ وَالْفَسَادِ، وَتَحْتَقَقُ فِيهِ شُرُوطُ النَّهْضَةِ  
الْأَخْلَاقِيَّةِ الْمُقْبُولَةِ. إِنَّ تَحْقِيقَ هَذِهِ الْغَایَاتِ هُوَ مَا دَفَعَ الْمُؤَلَّفَ إِلَى  
تَطْبِيعِ أَخْبَارِهِ بِكَثِيرٍ مِنَ الْأَدَابِ وَالْقِيمِ الْخَلْقِيَّةِ الَّتِي تَرْسِمُ صُورَةَ الْعَبْدِ  
الصَّالِحِ بِنَفْسِ الطَّرِيقَةِ الَّتِي تَرْسِمُ بِهَا الصُّورَةُ الَّتِي يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ  
عَلَيْهَا مَجَمِعُهُ؛ وَلَعَلَّ فِي سَعْيِهِ الْمُتَوَالِصِ لِتَحْقِيقِ هَذِهِ الْمَرَامِيِّ النَّبِيلَةِ  
هُوَ مَا يَفْسِرُ الْعَلَةَ الْكَامِنَةَ مِنْ وَرَاءِ حَشْدِهِ نَصْوَصًا خَبْرِيَّةً تَحْتَ الْمُتَلَقِّيِّ  
عَلَى حَسْنِ التَّصْرِفِ، وَذَلِكَ مِنْ خَلَالِ الْمِيلِ إِلَى الْإِحْسَانِ وَالْقَصْدِ إِلَى  
الصَّنْبِعِ الْحَمِيَّاً، بِحِكْمَةِ الْمُؤَلَّفِ هَذَا الْخَبَرُ فَنَقَوْا:

«كان في بني إسرائيل رجل في صحراء قرية من جبل يعبد الله عز وجل فيها، إذ ماتت له حيّة وقالت: قد جاءني من يريد قتلي فأحرجنى آجرك الله وختّنى، قال: فرفع ذيله وقال ادخلني، فنطّقت على بطنه، وجاء رجل بالسيف، وقال: يا رجل حيّة هربت مني الساعة أردت قتلّها فهل رأيتها؟ فقال: ما أرى شيئاً، فانصرف الرجل... فقال العابد لها أخرجي فقد أمنت، قالت بل أقتلتك وأخرج، فقال لها الرجل ليس هذا جزائي منك. فقال أمهليني حتى أصلي ركعتين وأدعوا الله وأحرّن لنفسي قبرٍ... ودعا الله فأوحى الله إليه إنّي قد رحمت ثقتك بي ودعاءك إياتي، فاقبض على الحياة فإنّها تموت بيديك ولا تضرّك». بالرغم من الغرابة المتضمنة في أحداث هذا الخبر والقائمة على

تلف، فاضل ما أنت أهله. قال: فلم أُبَرِّح حتى مَرَّ رَجُلٌ مِن الْأَجْلَاءِ، فَحَدَّثَ بِمَا كَانَ لَهَا، فَوَهَبَهَا لَهَا خَمْسَمَائَة دِينَارٍ.

وبغض النظر عن بنية الأخبار القائمة على سمة التحسين الأسلوبية فإنَّ قيام الخبر على مثل هذه الأدعية والإلحاح التنوي على إبراز وظائفها من خلال تنويعه في صيغها، يؤكد المقصودية الخلقية لهذه النصوص و يجعلها أشكالاً خطابية وظيفية تقوم بالتوجيه والتربية والذكير، وتجدد العلاقة الروحية للعبد مع خالقه، فالمؤلف يبني أخلاق الناس في أبعادها الشمولية، ومن خلال علاقتها المتعددة، ذلك أنَّ أدب الصبر يجسد علاقة الإنسان بنفسه، وأدب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يمثل علاقة الإنسان بغيره. أما أدب الدعاء فهو صورة خلقية تمثل بوضوح العلاقة المقدسة التي تربط العبد بخالقه. إنَّ البلاغة الوظيفية التي قامت عليها الأخبار، والتي استهدفت بناء مجتمع فاضل ينأى بأخلاقه عن الظلم والفساد، ما كان لها لتحقق أهدافها لو لم تستند في مرجعيتها على مرجعية دينية تشكل أرضية مشتركة بين كاتب الأخبار وقارئها؛ ذلك أنَّ أدب الدعاء الذي صرَّح به الخبر يستمد مشروعيته من آيات قرآنية تمجد عبادة الدُّعاء، وتحثُّ عليها. قال تعالى: «وإذا سألك عبادي عنِّي فإني قريب، أجيبي دعوة الداع إذا دعاني»، وكذلك قوله عزَّ وجلَّ: «ادعوا ربكم تضرعاً وخفية إله لا يحبّ المعتمدين».

وفي الحديث النبوى نجد قول النبي صلى الله عليه وسلم: «الدّعاء هو العبادة»، وعليه يكون القاضي التوكى مضمّناً أخباراً أداماً من الدّعاء، قاصداً في ذلك إلى تذكير الملتقي بحيل الله الذي يستجده به عند الشدة، ومثبّتاً أنّ الخالق وحده دون غيره من يملك أرواح الناس، فلا عفو سوى عفوه، ولا رجاء سوى منه؛ وأنّه مهما تتعاظم الأهوال، وتشتد الكروب فإنّ للعبد مخرج الدّعاء الذي ينفّس من نفمه، ويتحول بينه وبين ظالمه. نقول كذلك إنّ التوكى تحدّث عن ثلاثة أصناف من الدّعاء، وهي: دعاء الكرب، ودعاء الفرج، ودعاء المحنّة؛ آخذًا بعين الاعتبار موافق الملتقي ومقام التواصل معه، ومقدّماً للقارئ دروساً

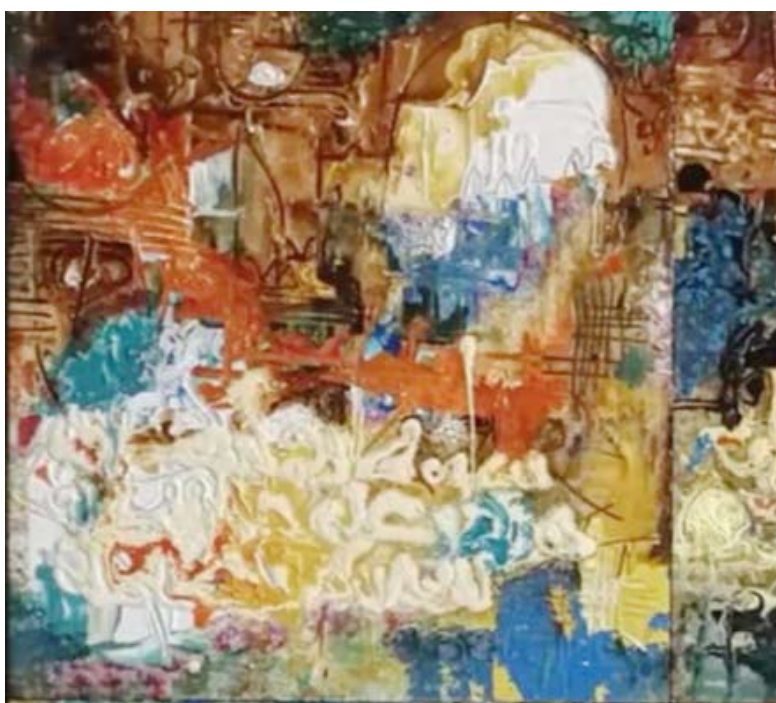


خرق قوانين الطبيعة ومنطق العادة المتعارف عليها بين الناس إلا أنه قادر على أن يطوي مادته السردية لتحول إلى أداة تربوية تعلم المتلقى فضل الصنبع الجميل الذي ينتهي بصاحبه إلى منطق الآية الكريمة «هل جزاء الإحسان إلا الإحسان».

لقد دفع التتوخي خبر الحياة برمزيتين متضادتين، رمز الإحسان الذي يجسده العبد الصالح بنبيه وفعله الخير، ورمز الشر الذي تجسده الحياة بما تحمله من سوء نية ونكران للجميل. وعليه تصبح الحياة بذلك ملفوظاً ترميزياً دالاً على كل معانٍ الشر والجحود التي تعتري الخلق وتملك عليهم قلوبهم قبل عقولهم؛ وكان الخبر هنا يراهن على أن يتحقق بينها وبين العبد الصالح تمثيلاً سردياً للصراع بين الخير ونقضيه، والحق أن في حكاية هذا الخبر مسايرة لسنة الله في الكون، ومجاراة للعدل الإلهي الذي يقر انتصار الخير على غيره مما هو مستهجن عن عقيدة وعرفاً، حتى يقتضي القارئ بذلك، ويعلم بأنّ جميل الصنع ليس شيمـة تزيـن العـبد المؤمن وحسبـ، بل سبـباً لـفـرجـ المـكـروـبـينـ، ووسـيلة لـاستـدرـارـ العـناـيةـ الـربـانـيةـ المنـجـيةـ منـ الـهـلاـكـ.

في الختام:

لقد حاولت هذه الدراسة مقاربة مفهوم الخبر في بعض المصنفات والدراسات الأدبية قديمها وحديثها، ولذلك سعت إلى استقصاء طبيعة المقصدية الخلقية في النصوص الخبرية التي ألفها القاضي التتوخي، هادفة من وراء ذلك إلى استجلاء ما تضمره أخباره في كتاب الفرج بعد الشدة من مقاصد خلقية وتربيوية صيّرت من فن الخبر في التراث العربي أداة من أدوات الإصلاح الخلقي، ومادة سردية تراهن على الوظيفة التوأمية الهدافة والموجهة، ولعل في مثل هذه الغاية المقصدية المضمرة في الخطاب الخبري، والتي ترتبط بالغة الحقيقة الكامنة من وراء سرد الأخبار وتتأليفها ما يفسّر للقارئ كون هذا النوع من التأليف التّشري المزور عنه في الذوق النقدي القديم يتجاوز بلاغة النّص في حدودها الضيقـةـ. المرتبطة بالتخيل وعموم الوجوه الأسلوبية المحنـطةـ في قواعد جاهزة من المجازاتـ. إلى بلاغة وظيفية تأثيرية تراهن على ما يحدثه النـصـ الأـدـبـيـ منـ أـثـرـ فيـ الـفـردـ وـالـفـكـرـ وـالـمـجـتمـعـ.



- الهوامش:
- محمد مشبال، بлагة النادرة، دار جسور للطباعة والنشر، طنجة، ٢٠٠١، ص: ٦٤.
- لسان العرب، تحقيق محمد عبد الوهاب، محمد الصادق العبيدي، ديوان إحياء التراث العربي، ١٩٩٩، ج٤، ص: ١٢.
- المعجم الوسيط، مطبعة مصر، ١٩٦١، ج١، ص: ٢١٥.
- الأمالي لأبي علي القالي، تحقيق محمد عبد الجواد الأصممي، دار الكتب المصرية، ج١، ص: ٣.
- كتاب الحيوان، للجاحظ، تحقيق عبد السلام هارون، دار إحياء التراث، ١٩٦٩، ج١، ص: ٩٣.
- فن القصة، محمد تيمور، معهد الدراسات العربية، ١٩٥٨، ص: ٢٩.
- القصة العربية في المصر الجاهلي، لعبد الحليم محمود، دار المعارف، مصر، ص: ١٧.
- الكلام والخبر، سعيد يقطين، المركز الثقاـفيـ العربيـ، المغربـ، ١٩٩٧ـ، ص: ١٩٥ـ.
- البلاغة والسرد، محمد مشبال، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد الملك السعدي، طنوان، ص: ٩.
- النثر الفني في القرن الرابع، زكي مبارك، مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة، ج١، ص: ٢٢٠.
- نفسه، نقاـلاـ عنـ مـقـدـمةـ النـشـوارـ، ص: ٢١٨ـ.
- الفرج بعد الشدة، للتـتوـخيـ، مكتبةـ الخـانـجيـ بالـقـاهـرةـ، طـ٢ـ/ـ١ـ٩ـ٩ـ٤ـ، جـ١ـ، صـ٤ـ٧ـ.
- نفسه، ص: ٠٥ـ.
- مروج الذهب، للمسعودي، تحقيق محمد محـيـ الدينـ عبدـ الحـمـيدـ، دار الرشـادـ، المـغربـ، الجزـءـ٢ـ، صـ٦ـ٧ـ.
- قرآنـ كـرـيمـ، سـوـرـةـ آلـ عمرـانـ، الآـيـةـ: ٢٠٠ـ.
- نفسه، سـوـرـةـ الـمـلـكـ، الآـيـةـ: ٠٢ـ.
- نفسه، سـوـرـةـ الشـرـحـ، الآـيـةـ: ٠٦ـ.
- الفرج بعد الشدة، ص: ١٠ـ - ٩ـ.
- مـقـدـمةـ الفـرجـ بـعـدـ الشـدـةـ، ص: ٠٠ـ٦ـ.
- الفرج بعد الشدة، ص: ١٨٩ـ.
- نفسه، ص: ١٦٤ـ.
- نفسه، ص: ٦٠ـ.
- نفسه، ص: ٤٦ـ.
- قرآنـ كـرـيمـ، سـوـرـةـ الـبـقـرـةـ، الآـيـةـ: ١٨٦ـ.
- نفسه، سـوـرـةـ الـأـعـرـافـ، الآـيـةـ: ٥٥ـ.
- رياض الصالحين للإمام النووي الدمشقي، تحقيق حسان عبد المنان، المكتبة الإسلامية، ص: ٣٧٩ـ.
- الفرج بعد الشدة، ص: ٤٩ـ - ٥٠ـ.
- قرآنـ كـرـيمـ، سـوـرـةـ الرـحـمـنـ، الآـيـةـ: ٦٠ـ.



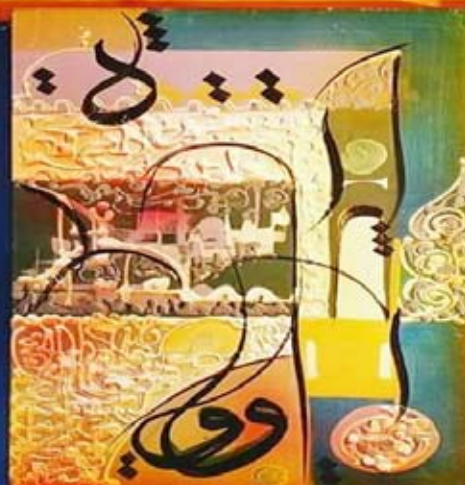
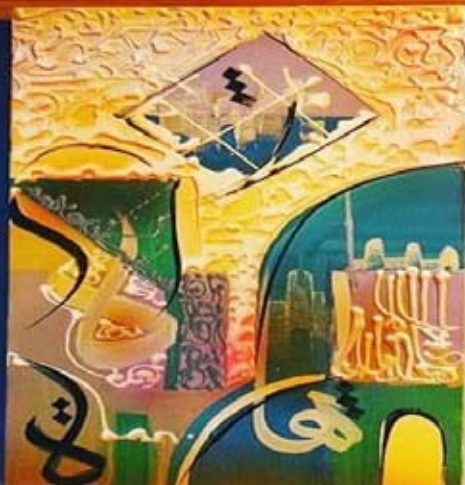
ريشة الفنان / صفوان ميلاد

# من باب الحرف

عبد الكريم الخالقي - تونس

وشينَا إذا ما دعانا نبيذ اللغة  
قفي للآلف  
ولا تأبهي بالجناص  
فالليل يأتي سريعاً  
وفي الليل سكر اللغات  
وخرم اللغات القصائد  
النثر نادلها أو نديم  
الشعر في الليل سيّد  
فهل تحظى؟  
على نخبة قبلة ماردة  
ومن حوله... نجمة شاردة  
وصمت يقول الكلام الجميل  
هو الشعر... ما أخطره  
إذا ما التقى الحب في بابنا  
واجتاح فينا الدوّاخل  
هربنا إلى الله... كي يستره

تسلل نار اللغة  
تسرب إلى مداخل الداخل  
توقد البرد أو...  
ترزع بذرة الانطلاق  
تضمخ الصمت فيك  
وترفعك نحو قبو البلاغة  
تعلّقك بين شعر وشاعر  
تدنيك من ضمة ماردة  
أو حرف جر إلى ساحة لسؤال  
تجنّب الكسر  
فالكسر في لغة الانتماء انبات  
تحصّب في مقام الهوى  
وتدعوك للرقص عند باب الحروف  
تعري إذاً من هجين الكلام  
وهاتي يديك  
نكور رمانتين... ضاداً  
ونرسم سيناً على خصرك في انحنائه



# عند أول مشهد!

ناريمان حسن - سوريا

واضعين أصابعهم النجسة  
على فمي  
كي لا أصرخ...

تاريختنا فائض بالقهر  
دماؤنا رخيصة...  
غير كافية لإطعام عصفور  
على إحدى الأبراج  
ونحن نطمح للمعجزات ...

وحيدة هناك أرمي إلى الأفول  
مدفونة بوحشية الأقدار  
والعالم.

غداً...

يجرونني من شعرى  
إلى سوق «النخاسة»  
عارية...

يزينون وجهي بالذل  
عيني بالعار

في الأعلى يضعنوني  
مقيدة بجنزير  
أكثر صلابة من قواي  
سيرغمونتي على التبسم  
على إبراز مفاتي الأنتوية  
يصرخون في وجهي  
كي...

لا أنكمش وحيدة في الزاوية  
أمام رجل ثري  
يرغب في شرائي...

عن كيفية إغرائه/  
على أنتي امرأة  
تصلح لإخراست الثور  
الجائح في شياه

حينئذ لا تأتِ يا حبيبي.../  
لا تجازف بوجودك/  
من أجلي...  
لا تنظر للافتة المعلقة حول عنقي  
لا تطمس حبنا  
مقابل مبلغ مالي مختار  
لا تضرم روحي بلهيب عينيك  
لكي لا تحول حبنا لكايوس  
لا تأت...

عند أول مشهد يقتلونك  
يفضون بدمائهم بكارة روحي  
على ضريح عريض

# لِنْرِم الْوَدْعِ!

رماح بوبو - سوريا



|                                   |                                           |                                      |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|
| ها قد سردت أكوازي الخاوية         | توقّ بالزّيد يُشد الشهقات دلّاً يترع سلال | الكمنجةُ التي                        |
| فماذا تضييف؟!                     | النهار                                    | ما مسّها قطاف                        |
| العاذف... المعلقُ كأكمام صيفٍ على | الثانية...                                | الكمنجةُ                             |
| دفة الخريف                        | قصبٌ موهومٌ بناي                          | المبحوحة العصافير                    |
| لم يسمع                           | ثالثهن...                                 | الغافية على الجدار                   |
| لم ير                             | ساقي كريم يسكب الحزن بلا حساب             | نخرتها موایل رطبة                    |
| لم يجمع الصدف                     | فيفعج الندامى ليطرب                       | وعلى قوسها يزحف جندب باكٍ            |
| ذاهلاً كان بخصرٍ                  | الرابعة...                                | فكّرت بأمسيتك الحزينة                |
| حتّه شلال الألم                   | أسيّرُ سرق الهراء و...                    | باتكائك على سلم الوقت                |
| فانتحل                            | هرب                                       | ككراس أمام...                        |
| فتنة التناح حين... انطبع!         | خامس الصدفات...                           | قاعة امتحان                          |
| العاذف... الغائمُ                 | صوتُ لشدة اصراراه احتكر الطنين            | و... أحبت                            |
| السّاهمُ                          | سادستهن...                                | أن تراجع معك مواسم البيادر           |
| المنثارُ كقمر                     | لم يفهم النهر                             | الكمنجة الخاسرة                      |
| مدّ إلى شجرة أضلاعه يداً          | السبعة...                                 | سألتك                                |
| قطف آخر جوزاته                    | لا يستقيم بلا عكاز                        | هل...                                |
| ورماها                            | الثامنة...                                | تقامر!                               |
| صارخاً... بلا تردد                | يهدر زينق الحانات بالنّوم... فتتلاف       | • تحت عباءتي عشرة فرسان من الرّمل... |
| أ                                 | تاسعهن...                                 | قالت                                 |
| ق                                 | أمّرد مسالم جداً                          | فهات ما في جيب عترتكم من جوز فارغٍ   |
| ا                                 | والعاشرة...                               | و...                                 |
| م                                 | وارفُ... يخنق ظله!                        | لنرم الودع                           |
| ر                                 | و... أردفت                                | المحاارة الأولى...                   |

# للعاطلين عن الهوى!

سمر سليمان معتوق - سوريا

أشجارُ جاورَ سنّها عمر الشّبابِ فجذرتُ  
خلف الغيابِ بمفرقينِ ودمعةٍ  
ووضعتُ كرسياً بفيءٍ ظلالها  
صار استراحة عاشقين تسكّعاً  
في كل شطرٍ صيغَ من أبياتنا

في حيّنا:

كانت أساطيرُ المباني تتحنى  
حتى تُناظرَ بعضنا  
حبلُ الغسيلِ بطولِ شوقِ شاقتنا  
والحائطُ المصلوبُ بينَ بيوتنا  
كم منْ حريقٍ شبَّ في أحشائهِ  
عندَ التقطِيلِ الهمسِ منْ أفواهنا

لكنْ شيئاً ما تغيرَ في ملامِحِ أمِيناً  
وأتأتى لنا  
ليل الطفاةَ كلعنَةٍ  
حلَّت على آيامناً  
فتقرَّبت ليلي وقيسُ مُحاصرٌ  
ونزار عنْ بلقيس حزناً كم بكى  
والعشق صار منْ الرفاهِ مُحرماً  
فالقهُرُ ينهشُ آخرَ الباقيِ بنا.

سأعيّرُ بعض قصائدي  
للعاطلين عن الهوى  
شَبَهِي أنا

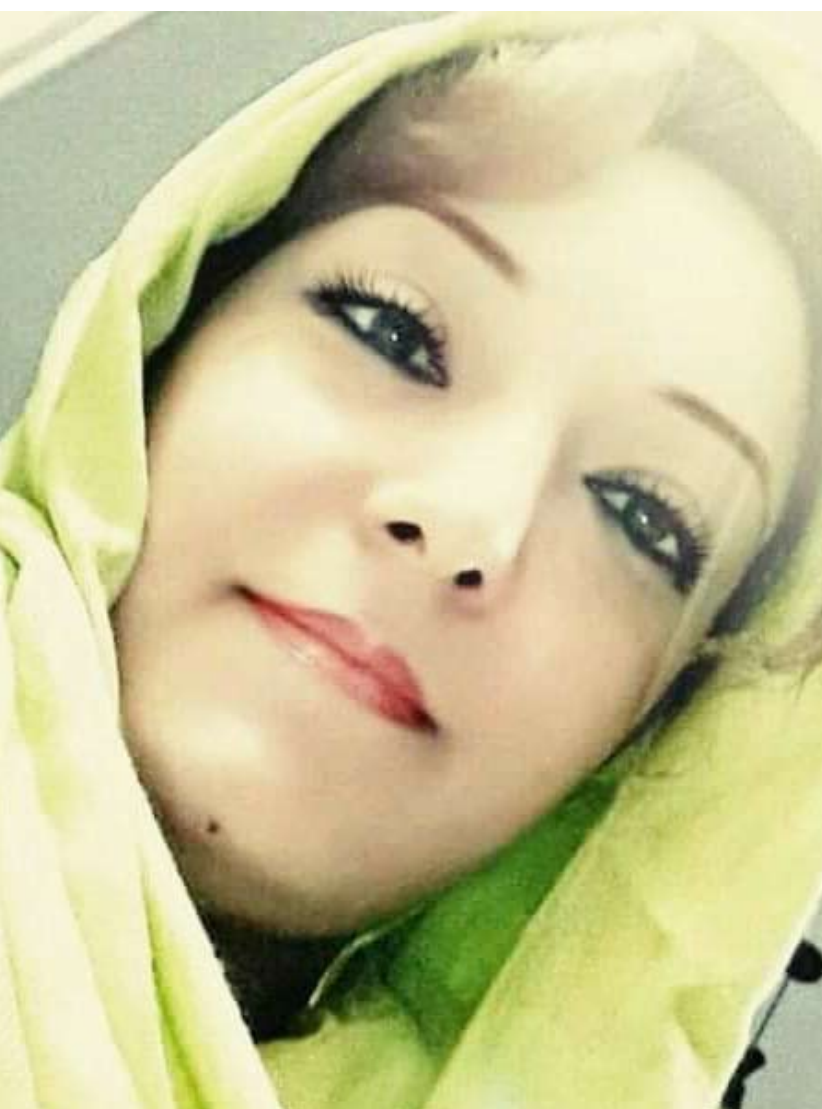
نبكي معَا  
ونزِينَ الوجهَ الحزينَ بضحكَةٍ  
أيضاً معَا  
بنباتُ من سوقِ الحروفِ نصوصنا  
بمقاسِ عشقِكم غفونا قربَهُ  
في حلمِنا

سنُفصِّلُ الأحداثَ مثلَ جنوتنا  
نبني تفاصيلاً تُناسبُ فقرنا  
فهنا شبابيك الفرام رسمنها  
زيَّنتها ستارةً من لونِ حبرِ سمائنا  
وفتحتْ باباً للهياقِ مشرقاً  
يوماً إذا هبَّ الهوا (ى)  
قُلنا لهُ: إِنَّا هُنا

أمَا هنا  
نُقلَّتْ حديقةُ حيَّنا  
فيها شتائل منْ ورودٍ برمَّعَتْ

# هشيم المرايا

رذاذ يوسف خطاب - السودان



ما بال هذا الحنين...  
يرواود فيك الشّعر مُنتصراً  
كأنّى شهية تُناديك: هيّت لك  
ما باله... يعتريك مدينة...  
مفتوحة أبوابها على موانئ الجُرح  
يرُقّن طرقاتها بالمرايا  
المرايا المتهشمة من أسطح الذّكرى الدّائنة  
يُشرِّينك في بساتين الحلم دائمة الخضرة  
وأنت معلق في قناء الانتظار... وردة بريّة  
تنبأ العطر ماءً يغسل وشایة الهشيم  
لروح حبيبة ناضرة البُكاء  
تعتني بالتفاصيل العابرة ليلاً...  
صباحاً... تنتظرك في حدائق الشّوق المنسيّة!  
تُضيء ما تيسّر من سور اللّقاء المُهمّل  
تشربه بحرّاً مرصعاً بالظّاماً  
تلّوح بمنديل العتمة في صمت الدّموع  
الدّموع المسترخيّة على محمل اللّيل / جداول سهـد بـكر  
وأنت  
أنتَ يقودك الأسى على كرسيه الأعمى  
يبذرك في مجراته... نجمة... نجمة  
وألف ألف قصيدة تحترق... بعيون المها  
ونزفُ امراتك... يخضب فاه الحرف  
يلتّمع... في قبة السّماء القريبة / منْ مرمى البُعد  
السّماء المتهاكلة من عقوق الغيم  
كنبض قصيدة مُمكّنة الهطول  
دائمة الكتابة... بأنامل المستحيل... !!

# متهمة بالجنون

تغريد بومرعي - لبنان



أنا يا سيدي القاضي  
متهمة بالجنون  
قالوا: أحلامي بلا عجلات  
وأنّ اليد التي نبتت في كفّي  
مزقت وجهي  
وأنّ صوتي مجرد صورة  
علقت على جدار  
قلت: يوماً ستهوي من خلف ظهورنا النجمات  
وتسلق من جيوبنا ناطحات السحاب  
وتختبئ رؤوسها خفاياً في الذاكرة  
ثمة وسادة تهدد العالم بقدميها  
يا سيدي القاضي!  
لو كان البكاء ممكناً  
لنسأل حبل الرؤى والأحلام!  
ولو كانت الأثواب السوداء لا تبالغ في التبرج  
لتسلط الصمت  
ومدد غصونه  
وتقسم أطراف المنامات  
من ينصفني  
يا سيدي القاضي  
وهذا الذنب  
قيل أنه لي !!  
من يسمعني وأنا نصفُ وهم  
أريق دمعه فوق الملامح المسروقة !!  
وأنا هنا منذ ما يكفي  
لأهل مسمعي للغربان  
لأصنع طائرة ورقية  
وأهذى بيكان أحدب !!  
والعقاب .. حياةً كاملة .. يا سيدي القاضي  
أرأيته !!  
وقد ألقى بمعطف الشوك فوق وجهي  
وأراق دمعي، دمي وتنهدي !!  
لم أعد أبابلي يا سيدي القاضي ونصفي  
المفصول عنّي .. مهلكي  
وأنا هنا منذ ما يكفي  
لأشير مجنونة  
تهشّ وهن صوتها  
وتتكئ على ورق !!

# فِي الْبَاصِ

رنيم أبو خضرير - الأردن

والصبية

التي تخفي الحزن خلف نظارة شمسية لا تتماشى مع  
غيمية تمطر فوق رأس المدينة  
خشية أن يكشف ستر الحب المخذول والحبيب  
الشيطان/  
وخيمة العزاء  
في شارع فرعي تتنتظر أن يدخلها أحد  
وفيروز

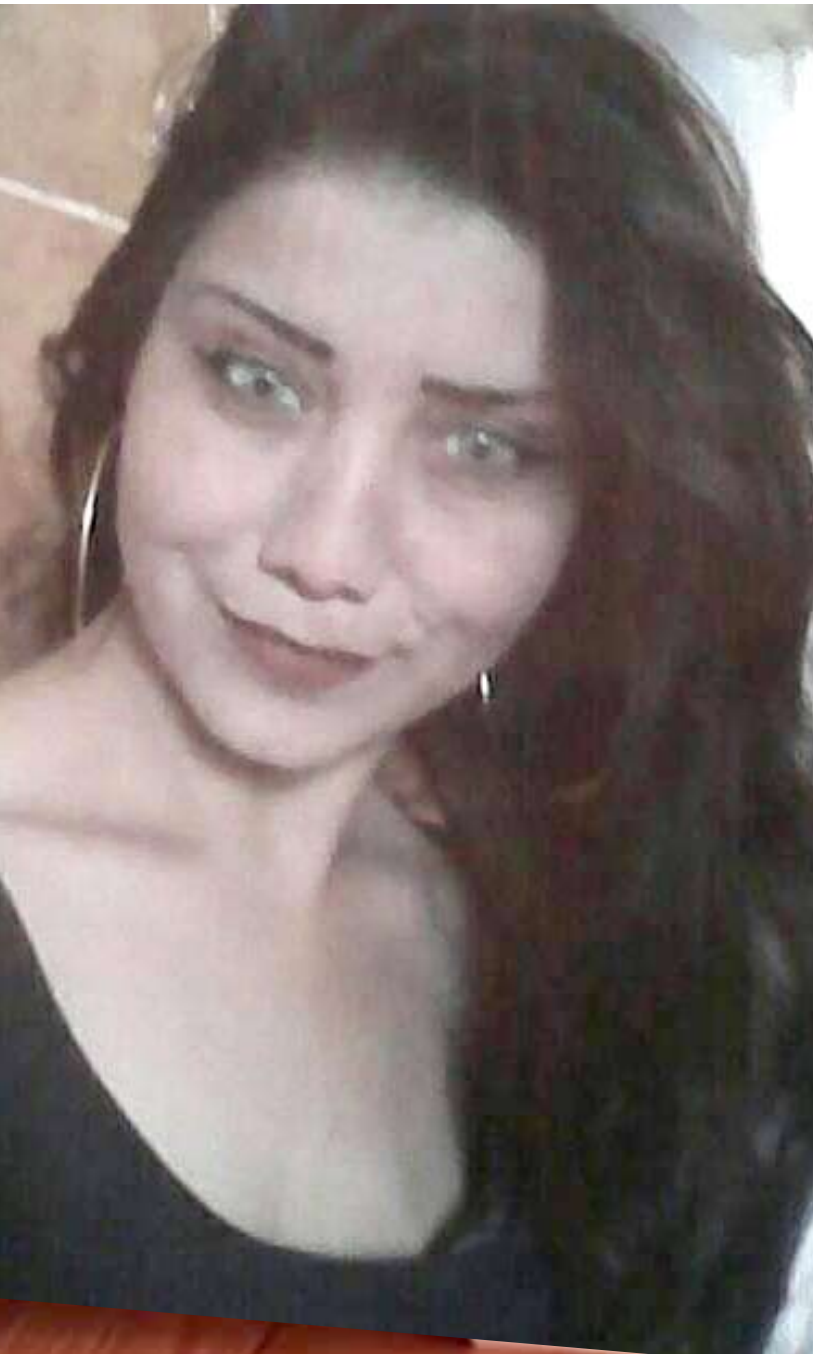
تغفي في السابعة من هذا المساء  
<> أنا لحبيبي وحبيبي إلي <>  
تظن أنه لن يسمعها أحد  
وأنا هذا الأحد/  
والنفق  
النفق الذي ينقشه الاحتواء  
يتنتظر أن تلتج إحدى العجلات فراغه  
كما رحم أرملة منسية في دفاتر الأحوال المدنية  
المخبئة الحزن تحت لحاف الوحدة  
الغائبة عن عيون الله...  
لست وحيدة  
في إشارة إصبع واحدة ينهال على الرجال  
كخلية نحل  
لكنهم .. للأسف  
ليسوا الأبد...

شيطان الشعر يركض مفترساً الأذهان  
أمي  
جل ما تخشاه الآن أن أفضح أسرارنا بقصيدة  
وأبي .. نزار أبن مريم ترعبه هكرة الأيام  
أن يغدره العمر  
خرج فجراً كما اعتاد أن يفعل من  
أربعين عاماً.. يمارس العمل  
بحزن

يلبس قلب الأسد  
هذا ما أهداء إيهاد الوطن  
وضغط وقلب طيب تسكته جلطات مداواة بالشبكيات  
وأحزان يخشن ألا يلقاها تتنظره توанс وحدة  
الطريق/  
السائق في الحافلة  
يخاف أن يعثر أحدهم على مصباح علاء الدين في  
صدنته .. يسير يده على قلبه/  
رقيب السير <> حاميها حراميها <>  
الذي يحبس صفارته  
لما أمر أماته يقول: الطريق مليء بأبهى ما صنع الله/  
وأنا أخشى أن تقهمني الحياة بشكل خاطئ  
لا أواجهها بل أبزق في وجه الموت الذي ظننت أنه  
النجاة  
وأخلج في وجه الحياة الباردة/

# عبر النافذة!

مروي بديدي - تونس



عبر النافذة ومن تحت ستار خزامي  
يمرق الضياء في العشية خفيفاً وهاجاً  
فيطبع على الجص خطوطاً ملونة، شرفة  
والهواء الدافئ يحوب الحجرة الصغيرة  
فتتصحو القلوب التي باتت خامدة  
هناك...

حيث على مائدة مرمرة يلمع قدح الشراب  
وعلى سرير يتلاً قدْ أنثوي في المحمول والنور  
سيدة ييرق وجهها وتتسع أحداها  
تشيع بصرها نحو فناء الدار  
كأنها تتضرر زائراً عزيزاً  
تنتظر بحبور  
تمسك يداً بالأخرى...  
شعرها خمري... وتبتسم  
كلما مالت يفر الثوب من على قوامها  
بغخذين أبيضين كحصانين يلتقيان على عربة الخيزران...  
كلما تحركت يصعد الصهيل في بلاد بعيدة  
وتترعد الفصون في غابات نائمة  
أين يترجل الفرسان المتعبون  
يجرون الأحصنة  
ويستلقون في العربات السحرية  
يلقون بسيوفهم الذبابة  
ويدعون حبات الجوز  
حتى يفيض حلبيها دسمًا ساخنًا  
يلعقونه بالستتهم  
ويتصاعد الأنين من اللذة والعناء  
هناك...  
وفي فناء الدار يتمشى كهل أغمر  
خطواته ثقيلة وعيناه تائهة  
أتى ليرتاح  
فتفتح السيدة ذراعيها كأنها طير بجناحين...  
يا للمساء المغمور بالقبلات والعتاب!

# كلما قلت... قالت إلـى أين؟

الجدران المكسورة من شدة عناقتا  
ستكون على مقاسـنا في غفلتها  
ومع ذلك

أستدرج رأسـي المنقوش في فستانـها الممزق  
- الممزق برغبتي حتمـاً -

ولا أحمل زحامـاً أستـئـتها وعطرـها والحرـيق...  
هي ستقول شـكـراً

لرأسـي المصنـوع من الخـشب  
ولا تـعلم انه يـحتاج قـمراً ناضـجاً  
كي يـحـتـرـف جـسـده ويـكـون فـزـاعـتها  
يدـخـن كل الشـمار ولا يـحـترـق

قلـبي  
بطـول قـامـته  
بـبراءـته من المـجهـول  
بطـائـرـته الورـقـية  
خـشـبـي الصـنـع أـيـضاً  
لا يـحـترـق  
فيـنـ رـأسـي وـقـلـبي  
رؤـيا لا يـدرـكـها إـلا الغـارـ...

سـأـخطـط السـمـاء حـسـب شـهـوـتـي  
وـأـغـسـل كل هـذـا الطـين  
عـسـي أن تـجـبـ لي الشـمـس

أـعـني هي  
طـفـلـاً بلا شـائـبة

شرطـاً أـنـ يكون شـاعـراً وـبـشـيرـاً وـنـذـيرـاً  
فيـنـ وقتـها لن أـبـوحـ لها بشـيءـ

فـهي دـوـمـاً  
لا تـكـتم قـلـبي المـعـاق بـشـعـرـها  
وـأـنـا هـنـاك

خلفـاً لـأـغـلـفةـ  
أـرـى خـصـرـها  
من ثـقـبـ حـسـرـتي المـتـورـمةـ  
وـأـنـامـ مـهـوـوسـاًـ  
بـفـمـهـا النـازـلـ  
من أـعـماـقـ فـكـرـةـ سـارـحةـ...

من الواضحـ  
أـنـي سـأـلـبسـ العـاصـفـةـ  
وـأـنـزـعـ جـلدـيـ

ثـمـ أـدـونـ طـعمـ ثـغـرـهاـ فيـ وجـهـيـ  
وـأـقـسـمـ  
لعـانـ الـهـوـاءـ عـنـ اللـقـاءـ  
وـهـيـ فيـ وـحـشـتـهاـ

هـنـاكـ

تـلـبـسـ لـيـلـاـهاـ بـكـلـ رـمـادـهـ  
لـاـ حـولـ لـاـ قـوـةـ لـهـاـ  
تـسـكـبـ الـأـهـازـيجـ الـمـلـوـنةـ عـلـىـ طـولـهـاـ

وـتـرـكـ قـمـيـصـهاـ بـلـاـ شـرـاعـ  
هـيـ وـحـدـهـ تـرـفـ جـيدـاـ  
حـينـ اـسـتـحـمـ بـقـبـلـتـهاـ

تـقـرـ الـأـرـضـ مـنـ عـنـوةـ  
وـأـصـبـحـ دـبـ رـوـسـيـاـ فيـ حـضـنـهـاـ

وـالـعـالـمـ يـمـارـسـ نـزـوـحـهـ إـلـىـ الـهـلـالـكـ...

لـهـفـتـناـ

وـنـحـنـ نـقـصـ أـشـجـارـهاـ بـهـمـسـةـ  
يـتـسـعـ الـكـونـ وـيـفـنـيـ...

هـيـ خـجلـةـ تـقـرأـ ماـ يـدـورـ فيـ رـأـسـ أـوـلـ غـيـمةـ

يـتـبـيـمـةـ

خـلـقـهـاـ الـرـبـ وـلـاـ تـمـطـرـ...

قدـ يـصـابـ جـسـدـنـاـ بـرـعـشـةـ

نـخـطـ لـهـ لـحـنـاـ سـرـيعـاـ

وـنـبـتـكـ دـعـاءـ يـأـكـلـ الـخـوفـ بـسـرـعةـ الـبـرقـ

وـنـشـمـ حـتـىـ مـطـلـعـ الـفـجرـ...

لـنـ أـشـفـقـ عـلـىـ رـئـيـ وـهـيـ تـدـخـنـ زـفـرـهـاـ

الـرـاكـضـ

مـنـ عـودـ بـخـورـ سـمـاـويـ

لـذـاـ عـلـيـ أـنـ أـنـجـرـ عـيـنـهـاـ

يـفـيـ كـلـ هـذـهـ الدـهـالـيـزـ

كـيـ لـاـ تـهـرـبـ مـنـ قـيـدـ شـعـرةـ

وـأـرـسـمـ ضـحـكـتـهاـ المـفـقـودـةـ يـفـرـقـتـيـ وـشـماـ

وـأـسـتـفـيقـ...

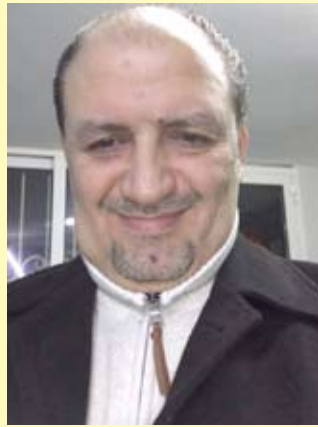


أنمار مردان - العراق



# لعبة الوقت!

قيس جرجس - سوريا



أين أنت يا شعر  
لا تتأخر كثيراً  
لقد داهمني شرود الكلمات...  
الحرب عضو غير نبيل في جسد هذا العالم  
والحب عضو نبيل  
يتبلد لأن التهم والضحايا  
يتنازعان على بيت الرحم للمرأة  
يتقاسمان ثوب الحياة  
أين أنت يا الله  
لا تتأخر أكثر من ذلك  
أرسل لنا صاحبة البيت  
رسولاً  
لعلها لا تلد علة غيابك الدائم  
وتُفسد لعبة الوقت...  
فوق الشجرة  
تحت الشجرة  
هو العصفور نفسه  
من ينقذني من علة الطبقات  
روحى أحتجنة  
أدوات النداء أصابها الخرس  
والموت وحده يأتي بلا نداء...

الضوء يخطو بتناقل  
جفن النهار ينمو بinkel  
نزلة برد حادة تسعى للوصول على ظهر  
غيمة  
الريح تعطس الغبار  
والتراب يعتريه فوق العطش  
شجرة التين تتنكس وتعاودها أمراض  
الحيض  
تساقط بيوت الضوء عنها  
вшجرة الزيتون تحدق بها  
وهي في سترة الكهنوت الأخضر  
أين أنت يا حب  
لا تتأخر كثيراً  
لقد حان موعد آذان الخمر  
في العنبر...  
الشقاء البشري يتآخر مع فرح البرية  
على وجوه العابرين في الأرض  
المتواعدين بعلة الوجود  
الواشقين من التراب فقط  
وهم يعدون موئتهم لرمق الحياة  
أو لحروب بالوكالة عنه



عيشي كفاف ما عليّ وما لي  
برضاك يا مولاي بارك ماليها

ولقد شغلت من الدنا بدلاتها  
فارج بعطفك يا ملادي باليا

ما بالنا نلهو ونلعب إنها  
كل الجديد بها سيمسي باليا

مال وبال أو نوال زائل  
تبّر تراب في المقام سوا ليها

فلغير صوبك لن أكون مواليَا  
ولغير بابك لن أسوق سؤاليَا

فأنا الضعيف لدى جنابك أحتمي  
إلا رضاك فلست لست مباليَا

عُظمت ذنوب والجراح نوازف  
وبدون عطفك من يداوي حاليا

كم صنت نفسى والحرام حلا ليَا  
وبطيب نفسكم رضيت حلاليا

خذر وإن كان المرام خلا ليَا  
يارب كل بالجمال خلا ليَا

إن المكابر عن وصالك هالك  
فائز بدربك في الوصول وصاليا

فإذا رأيت القوم هان حديثهم  
أغدو إذا ذكر المحرم قاليا

لا شيء عندي غير حبك يُرجى  
وجمال ذكرك من أضاء مقاليَا

يا قوم إننا للغفور مائنا  
من رام درب الله نال معاليَا

في محكم التزييل نور قلوبنا  
وأننا بذني الآيات صنت فعاليا

لبيك إن النور حل محا ليَا  
ما كان أرسى في الفؤاد محاليا

# عيشي كاف



عوض الززمي - مصر

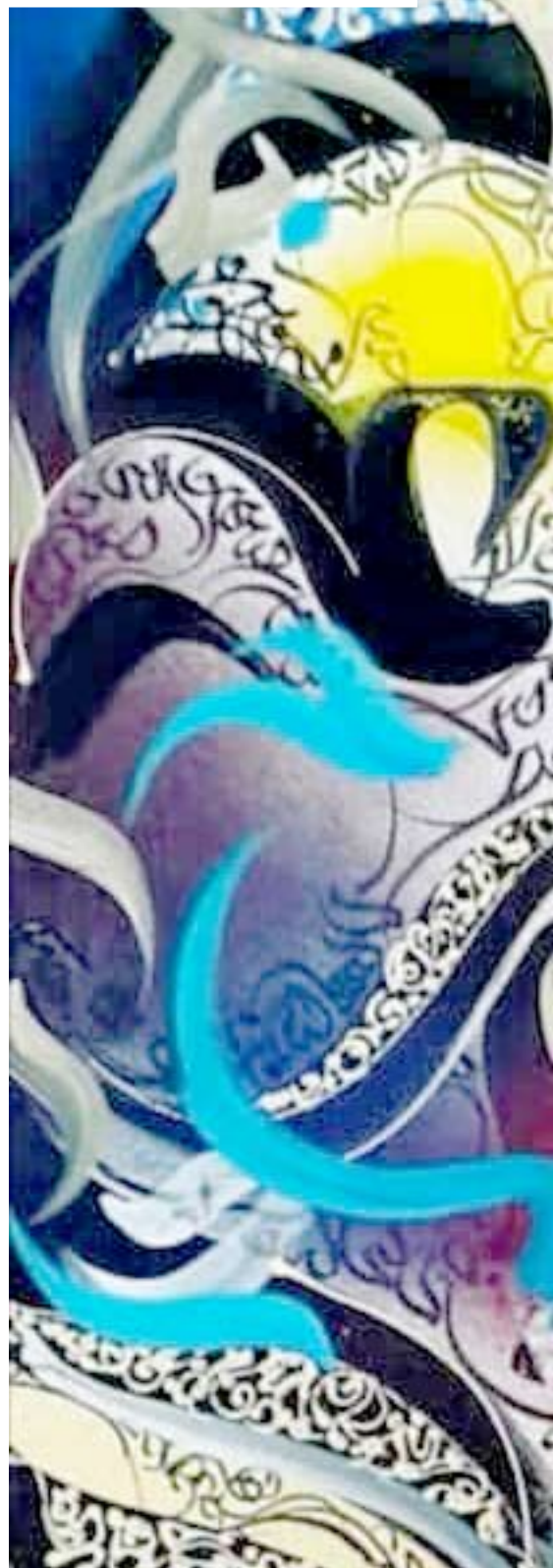
# الأخير في بدء الشعلة

سمر محفوض - سوريا

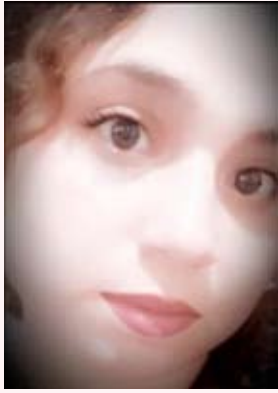
ارحل سريعاً بلا مخيلة.  
بلادُ بذكرياتها ارحلت...  
أما آن لك أن تمضي؟  
أخاف عليك من الأحلام الطائشةِ،  
والابتسamas وأغنيات الحنين  
ارحل الان...  
عليك تلوّن البقاء وتعاليم الهبوط،  
لا جحيم سوانا  
نشرت نرجسَة عطرها بالحكايات  
ازرع فكرتك هنا ثم توارى  
في الهممات والهمسات والأشياء،  
لستطيع لم شمل العتاب بسکينة  
الماوائل  
ويذاك غضار  
تهجتك اللغاث والشرائـك  
من أحاطك بهذا الضباب؟  
الانحدار الانهـام  
الأنكَ أنت وأنت الأخير في بدءِ اشتعالـه  
تعلقُ بالماءِ وتروي حديث النداوةِ  
هيـج الماء... والماء كـلك  
متحفٌ عـيق للظلالِ  
وأنت هذا العذاب  
تدورُ بك الأرض على ساقِ القصب  
تعـرى ويعـرى الصوتُ  
يـصـير إلى ما يـشاء المصـير  
لـعـلك الرـعشـة الأولى...  
ـلـفـ الحـنـينـ شـالـاـ على عنـقـ  
ـشـطـكـ.. وـتـزـهـرـ  
ـويـذاـكـ تـقـلـانـ الأرضـ على نـشـيجـهاـ  
ـويـذاـكـ حـديـقةـ مـهجـورةـ  
ـالـعزـلةـ شـرـطـ اـكـتمـالـ النـضـوجـ،  
ـكـفـ عنـ عـيشـكـ الانـ...  
ـتـشـطـيـ بالـوقـتـ...  
ـماـ الوقـتـ؟  
ـقصـائـدـ شـوقـ لـلـجمـيلـاتـ  
ـأـخـبارـ حـربـ وـولـادـاتـ  
ـكـلـ شـيءـ مـجهـولـ تمامـاـ  
ـلـكـنـكـ أـنتـ الـآخـيرـ المـطمـئـنـ.

ـويـذاـكـ هوـتاـ عـلـيكـ  
ـبـالـدـهـشـةـ وـالـحـصـارـ  
ـكـائـنـاـ تـقـتـصـ منـكـ  
ـحـلـيبـ الطـفـولـةـ فيـ  
ـانـجـرـافـهـ الـوـدـيعـ  
ـكمـ زـيـتونـةـ اـرـضـعـتـكـ اللـغـةـ الـأـولـىـ  
ـوـكـيفـ يـعـلـقـ القـلـبـ بـنـبـضـهـ  
ـوـكـيفـ الـعـمـرـ يـضـيقـ  
ـلـكـنـكـ وـحـدـكـ مـضـيـتـ  
ـوـيـذاـكـ تـسـنـدانـ الوـادـيـ  
ـتـمـهـدـهـ لـلـتـلـويـ،ـ تـفـتـ الصـدـىـ  
ـلـلـرـيـحـ...  
ـوـلـلـرـيـحـ  
ـكـفـ يـلـمـسـ بـرـفـقـ حـافـةـ الغـيـابـ  
ـسـأـتـذـكـرـ الـضـحـكـاتـ الـتـيـ مـدـتـكـ  
ـجـسـرـاـ لـلـوزـ وـالـفـرـحـ الـقـدـيمـ  
ـوـأـنـتـ تـهـادـيـ سـلـمـ مـوسـيـقاـ  
ـتـفـسـلـ اـعـشـاشـ الـعـصـافـيرـ  
ـبـصـهـيـلـ لـلـيـلـ وـقـوـسـ الصـبـاحـاتـ الـهـارـبـةـ  
ـأـقـولـ لـكـ هـكـذا...  
ـبـيـدـاـ الـحـبـ  
ـأـقـولـ لـكـ  
ـلـكـنـكـ أـنـتـ الـآخـيرـ المـطمـئـنـ فيـ سـاحـلـ القـوـلـ،ـ  
ـلـمـ يـمـهـلـنـاـ الـوقـتـ لـأـنـكـ كـنـكـ الـعـالـقـةـ بـطـيـةـ  
ـقـلـبـيـ  
ـوـلـكـنـكـ الـآنـ شـبـابـهـ نـهـرـ،ـ زـوـادـهـ مـسـافـرـ هـلـ  
ـتـذـكـرـ؟  
ـأـوـهـمـتـكـ الـحـلـولـ الـبـسيـطـةـ السـعـيـ وـسـطـ  
ـرـجـاءـ...

ـوـذـاكـرـتـيـ تـؤـكـدـ مـوجـةـ منـ نـوـارـسـ صـوتـكـ  
ـتـقـولـ لـكـ الدـرـوبـ لـاـ تمـضـيـ...ـ لـكـنـكـ مـشـيتـ  
ـوـأـنـتـ المـغـامـرـ لـاـ تـمـعـنـ بـالـتـلاـشـيـ لـكـنـكـ  
ـمـضـيـتـ  
ـرـبـماـ أـقـلـ مـنـ رـفـةـ الجـفـنـ  
ـأـوـ اـسـاعـ نـهـرـ لـفـيـضـ مـوـسـيـ  
ـالـمـاتـارـيـسـ الـمـنـصـوبـةـ فيـ الـاـضـلاـعـ شـدـدـتـكـ إـلـيـكـ  
ـالـصـغـرـةـ الـتـيـ تـمـطـ ضـجـراـ  
ـقـالـتـ أـنـ لـاـ



# خطيئة الوقت!



هنا الفنيمي - مصر

يُمْدُّ يده في جوف الظلام  
نهاراً

ليوقظ هيراقليطس  
ملعقة واحدة من تعاوينه  
وبضع قصائد

لن تكفي ليلقي الملوك بجسده  
على ظهر فراشاتنا الرقيقة  
التي ستمارس الآن خطيئة الوقت

تنفس الرمال فيها  
فتتبرخ سريعاً

أيديولوجياتها فاسدة لقلة التهوية  
التي تمنحها الأزمنة  
وسترتنا  
مبطنة بالغيوم والضباب.

في الوقت

الذي لن تعوضني فيه  
ما سببوا زماناً عما فاتني

وتكمم أفواه اللصوص  
الذين عبروا

داخل السيناريوهات الملفقة  
لنهري دجلة والفرات

لم تكن القصيدة معطلة أبداً  
شاركتها أعمدة الإنارة

مسيرتها المقدسة  
نحو آبار الضوء وشلالاتها المرة  
توزع الحرية والعدالة  
على المرات العريانة في السكك  
ثم أن صوتها الذي يشبه العندليب

# ابعاث لوركا !

وذكرة أخرى للنسىان  
شبح ماريانا يُلاحقنا يا أمي  
ينمو داخلنا،  
يُحرّضنا على الثورة،  
وشعر لوركا يهيئنا نحو الحرية،  
فمن يمنحنا قصيدة تُداوي كُل هذا  
الآلم؟!  
صاحب وجهك أيها العالم،  
ونحبينا يملأ طرقاتك،  
 بشغف  
نفسُ أجسادنا من آلامك،  
 ونبتسم للموت  
 - لأنما - لوركا -  
عاد ليُبعث من جديد، بداخلنا.

لا يُمكنك قتل شاعر برصاصة واحدة،  
الطلققة في الجمجمة،

وليس في الفكرة

كم من الوقت سيستغرق قتل فكرة؟!  
كان وجهك شاحباً يا غرناطة  
وحدها دموع لوركا سقطت فوق  
خديك،

لتُغسلَ خطاياكِ الكثيرة؟!

الرصاصات كثيرة،

والصّرّاعات مريرة

والآحقاد قاتلة،

وحده الحب

يمنحنا جسداً للتّحمل

وطاقة هائلة للاستمرار،



براهيم مالك - موريتانيا



# كتابات

بتول حميد - البحرين

أباتع أقمصة بلا ياقات  
صنادل مكشوفة أتخفف منها على الشاطئ  
أقلام روج لا تُهدر لونها على ضباب المرايا !  
أختال ببشرة نضرة  
خالية من التجاعيد ..  
أقلم نباتي وأضعها في الأصيص  
تماماً كما أقلم انفعالي ...  
أرقب جاري الحزينة  
تشعر همومها على حبال الغسيل  
بيتر صوت أغنتها صرائح طفل  
فيما أستند على الهواء في شرفة مفتوحة  
لا على ظل حائط  
أو قلب آيل للسقوط !  
أحتفظ برأة نظيفة لا يعكرها دخان السجائر  
بقلب أملس  
لا تؤرق ليه ماشوسية الذكرى ...  
يرفض الخنوع باسم الهوى  
يتحرر من قيود الانتظار ...  
يكتب على تواييت القلق:  
«راء كل حب عظيم .. قتيلة!».

ها أنا لا أكتثر  
أصف شعري وأبتسם  
أمام إيماءات الشفقة  
على بنصري الأيسر  
على عذرية عواطفني  
ولا ترسم عيني خيالاً لحبيب!  
لا تتعلق حياتي  
بأهداب الحب .. لا تستهونني  
جوريّة نائمة على المخدة  
لا يُغريني  
عطّر قصيدة ...  
مكتفيةً بذاتي وحّرة  
حَدِّقة بما يكفي لتميّز غزل القناص  
ولرصد ميزان ثقتي بنفسي ...  
يتسع تحني لنوم وفيه  
لم يتعرف على أرق ...  
أشهي ولا أستدير  
لا أستنزفني لمراوغة شارب ثقيل  
لا أتجوس من طعنة غدر  
لا تُزكم أنفي رائحة خيانة ...

لحن خرایف

نعم الأنفاس كلحن خرافي  
يحاكي القمر بدرأ  
يداعب مسامات الوجه  
القابع في بحيرة  
تدنن أشجاراً  
ثمانة كأس السحر  
أسطورة قصيرة المدى  
كثيفة الأحداث  
أحبك كحلم لذيد في منام  
يصحبني طوال اليوم  
بسمرة هائمة على ملامح  
تترنح بين جدارين

متاهة

أنا في متاهة من أبواب  
باب الحياة من الشرق  
وبابها من الغرب  
يقسم رأسى نصفين  
بابها من السماء  
والآخر من الأرض  
 يجعلنى أقطع المسافة  
كل ليلة بين الموت والحياة  
باب من القلب وأخر من العقل  
كلتاهم أم المتاهات  
أتوه فيها بكل جهلي ومعرفتى  
وسقمى وصحتى  
وبهجتى وحزنى  
ويأسى واملى  
ترنح بينها روحي  
تحلق هنا وهناك  
كتائب لا لون له

# בְּרִית

شیدا درویش - تونس





# أروقة الحيرة

عبير محمد - مصر

أعانت الغمام المتبتل بياضاً بهمس الحواس  
أترنح كأوراق الصفاصاف  
أراقص أشجار أيلول على إيقاع اللا جدوى  
كدربيشة في دهشة النور  
إلى متى أترقبكَ كبدرةٍ  
شاحبة على أرض يبابها العطشى!  
لا تنفك تحلم بالغيث  
فهل يصدق المطر  
ويخرج من شفاه الأرض المتشققة؟  
وينبت العشب في بيادرنا  
وتشتعل الطواحين بحببيات العشق  
وينهمر النهر بين الوديان نبذ كل الجحود  
بازاحة الجدب في مسيرة الحب  
كلّ امرأة، حين تتجاوز الأربعين  
لا يعنيها أبداً أن تقول لها أحبك  
كل ما يعنيها، حقيقة،  
ذاك البريق الذي يلمع في عينيك

كم من العمر مضى بورقه الأصفر  
وجفوة الساقى،  
يا ابن الطريق!  
ما زال تأويل الأيام وغضات الأرصفة  
تطوي سجلك الخريفي  
تدروب في الغياب في مدن لا تمام  
إلا تحت ركام ضحايا طفاتها  
حين قطعوا سيول الضوء عنها!  
وأنا الطفلة المسافرة في أروقة الحيرة  
لم تترك لي النار المكنونة في جوانحي  
سوى رمادِ أكحل به عيون القصيدة  
فالقصائد جروحٌ نازفة

أتوسد ألمي توسد نجمة بحضن سديمها  
ها هو قلبي يرتجف كدموع الأنبياء  
أخاف الضياع  
ما زلت أرسم انتظارك بين نجمتين



حين تتعلم فن التنهّد بعذوبة اللوعات!  
وتقول لها بوّله: صباحك أنا !  
وتهدي أوجاعها باستمالة الهم نحوك  
وتنتقش بريشك على جدار قلبها  
عهوداً من الحب والوفاء  
وتلملم فوضاها  
وتسقيها شهد ثفرك قطرة قطرة  
بعيداً عن مدن الأسى  
فيهتز خصر الشوق بأطيااف الحنين  
وتتصعد كعصفورة تقرّد بين الغيمات...  
وعلى شجيرات الحب تستوطن راحتك  
الزهرة البيضاء قريرة الحب  
تهيج بالذكريات بصوت رعشات النبض  
لا مواقت لجنونها  
تتوهج بشهقات الوله  
تشاغب عينيك بدھشة الأغانى التي تعشق أحانها  
وبين عينيها ترقد كل الكتب السماوية  
تخترل آلاف اللغات ببيحة ناي  
وتحتضر قرونَا من الحضارات على وجنتيها تمنحها  
سکينة العابدات  
روح صافية كما زرقة السماء...

فليس إلّاك من يشفى جروحها  
تتوضاً بالأحلام وتصلي  
في فتّة الأمنيات مع أول الغبشِ  
فجره يشرئب على مآذن الفرح  
ويتعرّق ندى على محييا زهرة خجلِي  
كوجنتك الآفلة منذ غيابِ  
ومع كل تسبيح يهفو القلب إليك  
أيها الممهور بالنور وماه اليقين  
المعتق بجدائل عشقى السرّمدي  
كلما اشتقتك قمراً يتسللُ من بين براثن الليل  
أمطرتني بقبلات الضوء  
فعليك السلام  
حين يطل برق عينيك  
بالأمل من نواخذ الغيب  
وتتوجّني بقلادة الحب  
وتجعل روحك مأواي الأخير،  
وطني الذي يشبهبني  
فأنت بوصلتني  
وأنا صوب محياك أبحر يختا  
بأشرعة الشعور  
فمتى تواتيني الريح كما أشتهي؟

# «أفلاتُ الرُّوح». قَرَايَا الْبَاطِن

محمد شيكي - المملكة المغربية

»١«

مَرَايَاكَ لَا تَعْكُسُ ضُوئِي؛ فَهَلْ أَشْتَهِيَهَا؟  
كَنْسَحَ الضَّوْءَ، آتَيْكَ مِنْ فَلَكِ الرُّوحِ مَعْقُوفًاً فَوْقَ مَرَايَاكَ  
الْمُثُلِّيِّ،  
أُرْقُمْ عُشْقِي بَيْنَ يَدَيْكَ، فَأَثْمَلْتِي...!  
أَسْكَرَنِي كَأسُ الشَّمْسِ، بِشَعَاعٍ مِنْ فَيْضِكَ أَنْتَ الظَّاهِرُ فِي  
بَطْنِ خَيَالِي.  
أَنْتَ الْبَاطِنُ فِي رَجَةٍ صَحُويٍّ، فِي تِيهٍ سَوَالِي..  
فَمَنْ أَيْنَ يَجِئُ الْعُشْقُ الْبَاطِنِ؟



...

أَوْلَى فَوَادِي شَطَرَ سَمَاكِ،  
أَمْدَ حِرْفَ الْأَسْمَاءِ الأَعْظَمِ مَعْنَى ذَلِيلِي؟  
مَاذَا دَهَانِي حَتَّى صَدَقْتُ قَرْعَ الْبَابِ وَتَرَكْتُ الْبَابَ وَرَائِي،  
أَطْلَبُ فَصَحَّ دَلَالَةَ فَيْضِي！  
فَاظْهَرْتُ حَتَّى تَرَانِي، أَحْفَرْتُ فِي جَوْفِ النَّهَرِ حُدُودَ الْمَجْرِيِّ،  
لَوْ يَعْلَمُ هَذَا الْمَجْرِيُّ أَتَى الرِّيحُ تُعَاكِسُ زَيْغَ زَوَاعِهَا:  
لَا ضَيْرَ عَلَيِّ؛ مَا دُمْتَ تَرَانِي  
أَنْبَتُ فِي الصَّحْرَاءِ وَحِيدًا بَيْنَ الْكِتَابِانِ،  
وَحِيدًا يَتَوَسَّعُنِي النَّسِيَانِ  
وَأَسْلَوْتُ إِلَيْكَ وَغَنْجُوكَ مِنِّي، وَدَلَالَكَ وَزُرْ لَمَّا صَارَ يَدُوسُنِي قَبْضُ  
الرِّيحِ...  
»٢«



عَمَالَكَ يُبَصِّرُنِي؛ لَيَتَنِي نُورُكِ.  
إِنِّي رَأَيْتُكَ أَعْمَمِيَّاً:  
تُبَصِّرُ لَوْنَ اللَّيْلِ بِبَاطِنِكَ الأَعْظَمِ، هَذَا الْبَاطِلُ حِيرَنِي، فَهَلْ  
تُبَصِّرُنِي؟  
لَيَتَكَ أَعْمَمِيَّاً: تَسَخَّسُ جَدَّاً مَبْثُوثًا فِي جَدَّثِ، تَكَادُ تَرَى مِنْهُ  
صَيَّاعِيِّ.

هَبَنِي عَيْبِيَّكَ - لَوْ تَبْغِي - فَأَلْقِي بِنُورِكَ فِي بَيْدَائِي،  
أَخْسِفُ بِالْأَرْضِ دُمُوعَ الْكَوْنِ أَعْيُدُ نَظَامَهُ مِنْ أَحْزَانِي،  
الْجَمُّ زَيْغُ الْعَرْقِ السَّامِيِّ، وَأَقِيمُ الْعَدْلَ بَيْنَ الْمَاءِ وَبَيْنَ النَّارِ،  
وَأَسْوِي الْأَرْضَ شَرَاعًا يَنْبُثُ فِي أَحْشَائِي وَأَصْرُخُ فِي وَجْهِ الْمَوْتِ:

يَقِينُكَ أَسْمَى، اتَّصَرْ كَيْ تَكُونَ مَلَاداً لِصَوْتِي الْكَلِيمِ، لِهَذَا  
الْتَّجَلِي الْحَلِيمِ،  
اتَّصَرْ، كَيْ تَدْقَّ المَوَابِيلِ أَجْرَاسَهَا بِالنَّفَعِ؛  
يُرِيدُكَ خَصْمِي كَمَا لَا أَرِيدُ؛  
أَرِيدُكَ: عَدْلًا أَرِيدُكَ عِيدًا؛ يَزْفَ الْبَلَابِلَ أَعْرَاسَهَا لِتَمَلَّأَ  
بِالشَّدُو وَجْهَ الْبَلَادِ،  
وَتَكْبُرُ فِينَا «أَغَانِي الْحَيَاةِ» وَتَسْمُو الْلِّغَاتُ وَأَنْتَ الْحَكَمُ...»

تَقَدَّمْ حَتَّى تَرَانِي إِنِّي وَقَتَّ بَبَابِ الْأَرْضِ،  
يَحْمِلُنِي شَجَرٌ لَا يَتَبَقَّى مِنْ أَخْصَانِهِ غَيْرُ حَفِيفِي.  
أَنْطَرَنِي حَتَّى أَرَاكَ بَعْنَ العُشْقِ؛  
أَرْتَبُ أَمْشاجِي، وَتَرَا يَعْزِفُ أَنْغَامَ الْبَعْثِ الْمَتَجَدِّدِ فِي ضَوْءِ  
بَهَاكِ...»

صَوْتُكَ مِنِّي،  
وَصَلَاتُكَ طَنِي وَصَبِيَّةُ عُشْقِكَ هَمِّي؛  
شَدَّدْتُ يَقِينِي بِحُبِّ رِضَاكِ... وَجَتَّكَ أَعْدُو عَلَيْلًا أُسَابِقُ  
سُحْبَ الْفَضَاءِ؛  
فَهَرَوْلُ إِلَيْ وَخْدُنِي نَدِيًّا  
وَخَدُنِي عَصِيًّا؛  
يُحِيرُنِي غَيْبِكَ الْأَزْلِي، فَمَادَا أَسْمَى اغْتِيَالَ الْمَدِّي فِي عِبُونِي؟  
وَمَادَا أَسْمَى اتَّحَارَ بَرِيقَ جَفُونِي وَنَحْسَةَ قَلْبِ الْمُغَنِّي (إِذَا  
أَمْسَكَ النَّايِ وَأَنْطَقَ وَرَدَ النَّشِيدِ)،  
يُطَوْقُهُ الْكَوْنُ بِالْقَهْقَهَاتِ الْغَبِيبَةِ؛ بِالنَّمَمَاتِ الدِّينِيَّةِ؛  
فَيَسْقُطُ عَنْدَ الْمَسَاءِ الْأَلِيمِ.

«٣»

يُرِيدُكَ خَصْمِي كَمَا لَا أَرِيدُ.  
لِيَتِهِ أَعْمَى - أَقُولُ لِأَمِي الَّتِي أَنْجَبَتِنِي نَبِيًّا -  
أَسْمَيْكَ إِذْنَ لَوْتَشَاءُ بِاسْمِ التَّحْدى الَّذِي فِي عُرُوقِ الشَّهِيدِ  
النَّقِيِّ،

وَأَرْقَصُ تِيهَا لَأَنِّي اتَّصَرَّتُ عَلَى صَبِيَّةِ نَائِمَةٍ؛  
أَسْمَيْكَ طَمِياً طَفَّا يَشَرَّبُ عَلَى فَتَحَةِ  
الْجُرْحِ ثُمَّ اخْتَقَى عَنْدَ شَدُو الْقَصِيدِ...  
وَلَكِنْ رَأَيْتَكَ خَلْفَ الشَّهِيدِ  
لِمَا مَضَى وَالدُّرُوبُ اتِّشَاءُ لِحُمْمِ الْلَّهِيَّ الْمَسَدَلَاتِ عَلَى كُلِّ قَتْلٍ  
سَعِيدٍ،

رَأَيْتَكَ خَلْفِي، وَخَلْفَ حدُودِ الْلُّحُودِ،  
وَقُوفَا عَلَى شَفَةِ الْمَوْتِ تُهْيِي الْحَيَاةَ وَتَكْفِي عُتَّا الرِّجَالِ عَنَاءَ  
الْتَّصِidi...»

وَهَذِي النِّسَاءُ إِمَاءُ، وَعَاءُ يَجِئُنَ تَبَاعًا إِلَى الْهَجَرَةِ الْفَاجِرَةِ.  
رَأَيْتُنِي أَعْمَى انْكَفَأْتُ أَسْبِحُ بِاسْمِ الْغَفُورِ، فَلَا يَأْسَ عَنِي،  
أَغْضَ بَصِيرَ انْخَطَابِي،  
وَلَا يَأْسَ عَنِي، أَشَدَّ الرَّحِيلَ إِلَى الْانْفِجَارِ الْجَبَانِ...  
يَقِينُهُ أَعْمَى،

# أين ضلعنـا الـذـي مـنـه خـلقـنا؟!

سوما عمر المغربي - السودان

بوار هذا النبض يعاني التوحد  
يلازم مجراه فلا يجرف طمياً خصباً  
ينبت فينا سعادة..  
  
نظل نقتات على اليابس  
من خشاش حواشينا  
نبقى على صلاة  
ربما تستسقي لنا  
غثياً هطولاً  
يمطرنا بوابل مما تشتهي  
الأنفس من الرضا..

حتى اكتمال القمر  
ندوب عشقنا للتتفاصيل  
تعلق خيوط الذهن بنسج حرير المودة  
يفزل القلب حبه بنول روائتها  
فتغبط لفرط زهوها  
بنعومة حسها  
وملمسها النوري..

حتيق هذا الذي يفترش مخيلتنا  
كبساط للريح..  
يأخذنا لمعاده فلا يهدأ بالـ  
سوى بالوصول نحو جنانه المأوى..  
لا خاطر يستريح سوى بلقاء الأنهر  
نحو مصبها الأبدى..

معتقة سرحة أفكارنا،  
هبة الروح بين جنباتنا  
وذاك الحنّ إلينا لذات الآنا  
فسؤال الأبد  
أين ضلعنـا الـذـي مـنـه خـلقـنا؟!  
عند انكشف الحجب بينـةـ  
تلك ثالثـةـ الأمـنيـاتـ  
يزداد غورها لـلاـ منـتهـىـ منـ الـ ظـلـمةـ  
كـفـيـاـ جـبـ  
كنواحـناـ الحـزـينـ  
بغـاءـ قـدـرـ لـزـمـنـ  
لـجيـئـهـ لـمـ نـحـتـسـبـ..



# أراني أعطِ الأوجاع خمرا



د. حازم الشمري - العراق

لأكتب وسط لوح الفقد سطراً  
وأبعثُ من دموع الشوق سيلًا  
يشقّ عالمَ الأحزانِ نهراً  
أرافقُ من جحيمِ البؤس قيظاً  
يُصادِر رقةَ الأجواءِ غدراً  
ويعبثُ في مدىِ الأحلامِ صمتاً  
ليمنح للاسى واليأسِ عذراً  
على أطلالِ من رحلوا كثيماً  
وقفت أناشدُ الأيامَ قدرَا  
وأبحثُ بينَ أشنةِ الضحايا  
لعلِي أرتوي بالصبرِ صبراً

أراني أعطِ الأوجاع خمراً  
وأسکرُ في دروبِ الليلِ فجراً  
وأعزفُ للأذى لحناً شجيًّا  
يُمهدُ لاشتدادِ القدرِ قهراً  
تلملمني كفوفُ البينِ غيماً  
يُكابدُ وحشةَ الآفاقِ دهراً  
وتلفظني سماءُ الخوفِ ذنبًا  
أبى في زحمةِ اللاهينِ ستراً  
من الآلامِ أشتُقُ اصطباراً  
يُناظِرُ رهبةَ الأقدارِ عمرًا  
وأغفو بينَ أحشائِ المنايا



سیدر و بیتة

٨٦

# سُكْرٌ تقاسِمَتُهُ الارض يجشع!

ملاذ الأمين - السودان

يحاصرُ النفاقُ أفعالنا،  
تأخذُ المجاملةً من ابتسامتنا..  
مساحةً للكذب اللطيف،  
حيثُ النظراتُ بيننا ويلً..  
  
نبتليُّ حقدها بلذة  
بعدها أعظم كيدً!  
نحنُ والمحببةُ بنحنُ هذه،  
إذ لا توبُ عنّا بعدل،  
الجميلاتُ رغم هذا السوء،  
الناقصاتُ ولا اكمالٍ إلا بنا!  
  
الباكياتُ علينا بصدقٍ  
والتألماتُ منا بندم محض!  
نحنُ الحُبُّ عينهُ  
والملاذُ لنا،  
الرفقاء،  
الحبيبات،  
والضحكاتُ  
السنُّ وأطواقُ النجاةِ  
بهذه الحياة..  
  
نحنُ  
(أنا، أنت، هُن، أنتن، واخيراً إليهم)..  
سُكْرٌ تقاسِمَتُهُ الارض بجشع!  
عليها الحُبُّ..  
وتحت أقدامنا الجنةُ أن نحتويها بنقاءٍ..  
إلي موعدُها، والسلام!

نحنُ وبقدر ما التصقت به..  
نُونُ النسوة من حديثٍ  
نكرات لأرواحنا،  
بحجم حروفِ التأنيثِ  
وطقطيَّة ضمائر الغيب  
بأسننتنا..  
معرفةً ناقصةً!  
لسنا سوى قلوب هشة،  
ضعيفة تقويها كلُّ الاشياء  
للشعورِ بترف..  
نحنُ عشر السعادة المتناقضة،  
والتناقضِ السعيدِ الحالِ..  
للاختلافِ بيننا!  
اختلافنا الباعث للأنما  
بتكبرُ خفي،  
خفى هو الذي لواه..  
لفاحت رواحُ النوايا..  
نوايانا العظيمة،  
مُثقلةُ الحسِ والدوافع  
بصمت عاقبتهُ وخيمةً!  
نحنُ وبكلِّ ما تشي به ملامحنا اللطيفةُ،  
أعداءُ بيننا بطريقةٍ حميمة،  
تحكمُنا «الغيرة»  
تعبثُ بقولينا رغماً عنها،  
تقودُنا لطريقٍ مُنتصفهُ وعر!



# إبليس

# اهتدى!

عادل غتوري - مصر

والحسن كل الحسن إذ يبدو بدأ  
من ذي تداني حسنها يا سيدى؟  
نصف الجمال ونصفه متربدا  
تلك الشموع بصيص نور سيدى  
دعيني وشأني قد عشقت الفرقدا  
إن فدر الرحمن رؤية وجهه  
فارقب جدار البيت كيف تنهدأ  
لowan إبليس اللعين رأى الحال  
وحياة عينك.. ما تردد واهتدى!

جف المداد كما الجليد تجمدا  
وابى اليراع البوج بات معاندا  
ومشاعري المتيسات كصخرة  
ما عادت الثورات يُشعّلها الندا  
فلكلم هتفت بأن صبحي قادم  
يا أيها البركان هب توقفا  
ماذا أرى؟ أهرمت يا قلب الفتى؟  
أم أنك استحسنت حزناً أسوداً؟  
هذى الحبيبة أعلنت لك عشقها  
الوجود قتلها تموت تسهدأ  
لم لا تُعجبها شارحاً لغرامها؟  
لم لم تُبادر كيف تنسى الموعداً؟  
ساقت لك الأقدار أعظم فرصة  
قابلتها متبدلاً متربداً  
اسمعها مني راشداً يا ذا الذي  
دوماً يراني عابساً أو جاحداً  
أنا ما سلوت عن الحبيب لغيره  
لكنني المقتول إذ مسست يداً  
من ذا الذي في ذي المفاتن زاهد  
حتى تري مثلي قنوعاً زاهداً  
يا ويلاته.. حين أسمع صوتها  
ماذا سيحدث لو تلاقينا غداً؟  
هذا مصيري وارتضيت فلا تكون  
في العشق أحمق أو تكون متشدداً  
هذا مليكي قبل ساعة مولدي  
دوماً سيبقى فوق عرشي سيداً  
مالى سواه فهل سمعت بِمثيله





